


1 

Министерство науки и высшего образования РФ 

Национальный исследовательский Нижегородский  

государственный университет им. Н.И. Лобачевского 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ПАЛИМПСЕСТ 
 

ЛИТЕРАТУРОВЕДЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 

 

 

 

 

№ 1/2019 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Нижний Новгород 

2019  

 



2 

ББК 83 

УДК 82 

         П 14 

 

 
П 14     ПАЛИМПСЕСТ. Литературоведческий журнал. № 1. – Ниж-

ний Новгород: ННГУ им. Н.И. Лобачевского, 2019. – 185 с.  

 

Выходит 4 раза в год 

 

Главный редактор 

А.В. Коровашко 

 

Редакционная коллегия: 

Юхнова И.С. (зам. главного редактора), Жуковская Л.И.,  

Сухих О.С. (отв. секретарь), Зырянов О.В., Полонский В.В.,  

Тиханов Г.В., Коровин В.Л., Пяткин С.Н., Попович Т.,  

Гардзонио С., Ильченко Н.М., Паньков Е.А., Прощин Е.Е. 

 

Выпускающий редактор Курочкина А.А. 

 

 
Журнал зарегистрирован Федеральной службой по надзору  

в сфере связи, информационных технологий 

и массовых коммуникаций (Роскомнадзор) 

Свидетельство ПИ №ФС77-75517 от 12 апреля 2019 г. 

 

ББК 83 

 

Электронная версия журнала: 

www.palimpsest.unn.ru 

 

 

 

 

 

© Нижегородский госуниверситет им. Н.И. Лоба-

чевского, 2019 

  
 



3 

Ministry of Science and Higher Education of the Russian Federation 

National Research Lobachevsky State University of Nizhni Novgorod 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PALIMPSEST 
 

LITERARY JOURNAL 

 

 

 

 

№ 1/2019 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Nizhny Novgorod 

2019 
 



4 

 

 

 

 

 
PALIMPSEST. Literary journal. No. 1. – Nizhny Novgorod: 

Lobachevsky State University of Nizhni Novgorod, 2019. – 185 pp. 

 

 

The journal appears four times a year 

 

 

Editor-in-Chief 

A.V. Korovashko 

 

Editorial board: 

Yuhnova I.S. (Deputy Editor-in-Chief), Zhukovskaya L.I., Suhih O.S. 

(Executive Secretary), Zyryanov O.V., Polonskiy V.V., Tihanov G.V., 

Korovin V.L., Pyatkin S.N., Popovich T., Gardzonio S., Novikova V.G., 

Ilchenko N.M., Pankov E.A., Proshchin E.E. 

 

Managing editor Kurochkina A.A.  

 

 

 

 

 
Electronic version of the journal can be found at: 

www.palimpsest.unn.ru 

 

 

 

 

 

 

 

 

© Lobachevsky State University of Nizhny Novgorod, 2019  

 

 



5 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

ОТ РЕДКОЛЛЕГИИ ............................................................................................. 7 

ПУШКИНИСТИКА .............................................................................................. 9 

Листов В.С. К ОДНОМУ ЭПИЗОДУ ИЗ ЖИЗНИ «МАЙОРА» 

КОВАЛЕВА. А.С. ПУШКИН И Н.В. ГОГОЛЬ НА СТРАНИ-

ЦАХ ЖУРНАЛА «СОВРЕМЕННИК» (1836)  ........................................... 9 

Большаков А.Д. «ГЛАГОЛОМ ЖГИ СЕРДЦА ЛЮДЕЙ»: ПОИСК 

БИБЛЕЙСКИХ ПАРАЛЛЕЛЕЙ................................................................... 23 

Авченко В.О. ДАЛЬНЕВОСТОЧНЫЙ ТЕКСТ А.С. ПУШКИНА  ......... 34 

ИНТЕРПРЕТАЦИИ ............................................................................................ 43 

Юхнова И.С. М.Ю. ЛЕРМОНТОВ И А.П. СУМАРОКОВ: ВОЗ-

МОЖНЫЕ СБЛИЖЕНИЯ  ............................................................................ 43 

Кошелев В.А. ПАРАДОКС САДОВНИКОВА  ............................................ 58 

Терешкина Д.Б. КОМПОЗИЦИОННЫЕ МАРКЕРЫ МИНЕЙНО-

ГО КОДА В РАССКАЗЕ А. ПЛАТОНОВА «ТРЕТИЙ СЫН» ............ 75 

Сухих О.С. ОБРАЗ НАТАЛЬИ КЛИМОВОЙ В ХУДОЖЕСТВЕН-

НОМ ОСМЫСЛЕНИИ М.ОСОРГИНА И В. ШАЛАМОВА  ............... 88 

Канарская Е.И. ЗНАЧЕНИЕ «ГОГОЛЕВСКОГО ТЕКСТА» В 

ДРАМАТУРГИИ Н.В. КОЛЯДЫ  ............................................................. 103 

Марков А.В. ГОРАЦИАНСКОЕ ПОНИМАНИЕ ЖИВОПИСИ В 

СТИХОТВОРЕНИИ МАРИИ СТЕПАНОВОЙ ..................................... 115 

КОММЕНТАРИИ .............................................................................................. 125 

Кулагин А.В. ИЗ КОММЕНТАРИЯ К АВТОРСКИМ ПЕСНЯМ. 

ТРИ ЗАМЕТКИ .............................................................................................. 125 

АРХИВНЫЕ МАТЕРИАЛЫ .......................................................................... 140 

Изумрудов Ю.А. "В ТЕ ДНИ, КОГДА В ПРЕДДВЕРЬЕ «РАЯ…»: 

БОРИС САДОВСКОЙ И ЕГО ПОЭМА "ВЕНИАМИН ТЕР-

НОВСКИЙ" ..................................................................................................... 140 

КРИТИКА  ............................................................................................................ 173 

Рудалѐв А.Г. КАК ОРИЕНТИРОВАТЬСЯ В МОРЕ СОВРЕМЕН-

НОЙ ЛИТЕРАТУРЫ?  .................................................................................. 173 

РЕЦЕНЗИИ ........................................................................................................... 181 

Юхнова И.С. ЭНЦИКЛОПЕДИЧЕСКИЙ СЛОВАРЬ «ЕКАТЕ-

РИНБУРГ ЛИТЕРАТУРНЫЙ»  .................................................................. 181 



6 

CONTENTS 

 
FROM EDITORIAL BOARD .............................................................................. 7 

PUS HKINISTICS ..................................................................................................... 9 

Listov V. S. «TO ONE EPISODE FROM THE LIFE OF "MAYOR" 

KOVALEV. PUSHKIN AND GOGOL ON THE PAGES OF THE 

JOURNAL «SOVREMENNIK» (1836 г.) ...................................................... 9 

Bolshakov A.D. «AND WITH YOUR WORD IGNITE MEN'S 

HEARTS»: SEARCH OF BIBLICAL PARALLELS  ................................ 23 

Avchenko V.O. FAR EASTERN TEXT OF A.S. PUSHKIN ......................... 34 

INTERPRETATIONS........................................................................................... 43 

Yuhnova I.S. M.Yu. LERMONTOV AND A.P. SUMAROKOV: POS-

SIBLE CONVERGENCIES............................................................................. 43 

Koshelev V.A. SADOVNIKOV PARADOX ..................................................... 58 

Tereshkina D.B. COMPOSITE MARKERS OF MENAJNY CODE IN 

ANDREY PLATONOV'S STORY ―THE THIRD SON‖  .......................... 75 

Sukhikh O.S. NATALIYA KLIMOVA'S IMAGE IN THE LITERARY 

INTERPRETATION BY M.OSORGIN AND V.SHALAMOV ............... 88 

Kanarskaya E.I. THE IMPORTANCE OF "GOGOL‘S TEXT" IN 

DRAMATURGY OF N.V. KOLADA ......................................................... 103 

Markov A.V. HORATIAN UNDERSTANDING OF PAINTING IN 

THE POEM BY MARIA STEPANOVA  .................................................... 115 

COMMENTS  ......................................................................................................... 125 

Kulagin A.V. FROM COMMENTARY TO AUTHOR SONGS. THREE 

NOTES ............................................................................................................... 125 

ARCHIVE MATERIALS ................................................................................... 140 

Izumrudov Yu.A. «THOSE DAYS WHEN ON THE THRESHOLD OF 

―THE PARADISE…‖»: BORIS SADOVSKOY AND HIS POEM 

«VENIAMIN TERNOVSKY»  ...................................................................... 140 

CRITICIS M ........................................................................................................... 173 

Rudalev A.G. HOW TO NAVIGATE IN THE SEA OF MODERN LIT-

ERATURE? ....................................................................................................... 173 

REVIEWS ............................................................................................................... 181 

Yuhnova I.S. ENCYCLOPEDIC DICTIONARY «LITERARY YEKA-

TERINBURG» .................................................................................................. 181 



7 

ОТ РЕДКОЛЛЕГИИ 

FROM EDITORIAL BOARD 
 

 

Палимпсест, как известно, возникает тогда, когда поверх удален-

ных знаков, например, стертых или смытых, кем-то наносится новая 

последовательность графических обозначений: букв, пиктограмм, 

рисунков, иероглифов. 

Помимо такого, чисто технического понимания категории па-

лимпсеста, существует довольно много ее индивидуальных интер-

претаций, носящих характер метафорического «расширения» исход-

ного понятия. Например, Шарль Бодлер и Томас де Квинси называ-

ли палимпсестом человеческий мозг, образованный, если разобрать-

ся, бесчисленными наслоениями мыслей, образов и чувств. Фран-

цузский литературовед Жерар Женетт относил к палимпсестам всю 

литературу «второго уровня», построенную на интертекстуальных 

отражениях и включающую пародию, травестирование, шарж и па-

стиш.  

Нетрудно сделать вывод, что палимпсест – понятие подвижное, 

открытое к дальнейшим трансформациям и способное, если понадо-

бится, стать обозначением самых разных явлений. 

Журнал, первый номер которого читатель держит перед собой, 

связан с понятием палимпсеста не только своим названием. Его 

научная стратегия предполагает постоянное движение поверх при-

вычного и заранее данного. Публикуемые в нем статьи, «стирая» 

устаревшие или недостаточно обоснованные толкования, будут, од-

нако, ориентированы на то, чтобы самим, когда это понадобится, 

уступить место новым текстам, диалектически отрицающим пред-

шествующее отрицание. 

То же самое относится и к тематической направленности «Па-

лимпсеста». Несмотря на то что журнал преимущественно посвящен 

истории русской литературы, его страницы открыты для любых 

научных дисциплин, с которыми она так или иначе соприкасается. 

Решение одной и той же проблемы может быть подвергнуто в нем 

многократному «переписыванию», обусловленному как новыми 

фактами, найденными, например, на «поле» межлитературных взаи-

модействий, так и новыми методами, сформировавшимися в рабо-

чем пространстве других наук. 



8 

Кроме того, статьи «Палимпсеста» будут подбираться с тем рас-

четом, чтобы стереть искусственную оппозицию «старого» и «ново-

го», академически застывшего и продолжающего развиваться. Клас-

сические тексты, давно ставшие предметом разборов и анализов, 

будут иметь в «Палимпсесте» равные права с еще не «остывшими» 

произведениями современного литературного процесса.  

Воскрешать стертое и одновременно избегать стершегося – вот 

главная цель, стоящая перед авторами «Палимпсеста».  

 

  



9 

ПУШКИНИСТИКА 

PUSHKINISTICS 

 

 

УДК 82 

 

«К ОДНОМУ ЭПИЗОДУ ИЗ ЖИЗНИ «МАЙОРА» КОВАЛЕВА. 

ПУШКИН И ГОГОЛЬ НА СТРАНИЦАХ ЖУРНАЛА  

«СОВРЕМЕННИК» (1836 г.) 

 
© Листов Виктор Семенович (2019), SPIN-code: 6433-3940,  доктор 

искусствоведения, Новый институт культурологии (Москва, Россия), 

vslistov@mail.ru 

 
В статье прослеживается, как на страницах петербургского журнала «Со-

временник» развивается тема Кавказа; в частности, речь идѐт об особенностях 
государственной службы на окраине империи. Целью статьи является эксплика-

ция в произведениях русской литературной классики мотивов, определяемых 

так называемым «Указом об экзаменах» (1809), устанавливающим основы чи-

нопроизводства в гражданских учреждениях. Материалом исследования стали 

путевые записки «Путешествие в Арзрум во время похода 1829 года» 
А.С. Пушкина и повесть «Нос» Н.В. Гоголя, опубликованные соответственно в 

первом и в третьем томах «Современника». Отмечается, что в «Путешествии в 

Арзрум» Пушкин акцентирует внимание на привлекательности службы на Кав-

казе для титулярных советников, которые видели в ней возможность получения 

«толико вожделенного» чина VIII класса (коллежский асессор) без прохождения 
экзаменационных испытаний. Данный фрагмент «Путешествия...» отсылает к 

сатирическому стихотворению А.Н. Нахимова «Элегия» (1809), что свидетель-

ствует о неприязненном отношении Пушкина ко всеобщей погоне за чинами. 

Н.В. Гоголь в своих фантастических построениях также учитывает действие 

упомянутого «Указа об экзаменах». Так, «майор» Ковалев из повести «Нос» 
назван «кавказским коллежским асессором», что для посвященного читателя 

сигнализирует о включенности героя в единый чиновничий организм, в котором 

значимость личности определяется ступенью служебной лестницы, получение 

чина превращается в смысл жизни, а родственность понимается не как есте-

ственное свойство, а как явление государственное. Обращается внимание на то, 
что А.С. Пушкин, как ранее Н.М. Карамзин, выступал за упразднение экзаменов  

на чин. Делается вывод, что в «Современнике» Пушкина образ Кавказа теряет 

традиционный для литературы «золотого века» романтический ореол и рассмат-

ривается в социальном контексте, наполняется более сложными смыслами. Та-

ким образом, статья предлагает оригинальное направление исследований пуш-

mailto:vslistov@mail.ru


10 

кинского «Современника», позволяет выявить ранее не изучавшиеся его осо-
бенности.   

Ключевые слова: А.С. Пушкин, Н.В. Гоголь, А.Н. Нахимов, Кавказ, Табель о 

рангах, указ об экзаменах, чинопроизводство.  

 

«Золотой век» русской словесности своим становлением и разви-

тием обязан, главным образом, дворянскому сословию. Тут не может 

быть сомнений. Но, подтверждая это общеизвестное суждение, мы 

называем имена Державина, Пушкина, Грибоедова, Лермонтова, 

Гоголя, Вяземского и других писателей, отдавших многие годы жиз-

ни государственной службе. Можно сказать, одними и теми же перь-

ями написаны и произведения литературной классики, и скромные 

служебные бумаги. Всѐ ХIХ столетие в среде людей образованных 

протекает на фоне придворного, канцелярского или казарменного 

быта. Ещѐ Ю.М. Лотман в одном из своих докладов в Московском 

музее Пушкина заметил, что вокруг поэта весьма редко можно было 

встретить взрослого барина, ни разу в жизни не надевавшего воен-

ный или статский мундир. 

Наблюдения Лотмана по этому поводу мы попытаемся продол-

жить на материале томов пушкинского журнала «Современник» 

[Современник, 1836]. Именно здесь читатель находил и находит 

фактические и образные картины русской жизни первой трети ХIХ 

века, как бы пронизанные отношениями службы, чинопроизводства 

и чинопочитания. «Табель о рангах», введѐнная ещѐ Петром I, если 

угодно, выступает тут чем-то вроде конституции бюрократического 

государства. 

В первом томе «Современника» Пушкин публикует свои запис-

ки – «Путешествие в Арзрум во время похода 1829 года» [Совре-

менник, 1836, т. 1, с. 17-84]. В главе второй этого сочинения содер-

жится красочное описание столицы Грузии – Тифлиса. Вот замеча-

ние, где автор отступает от зримых впечатлений; несколько строк из 

тех, что нечасто обращают на себя внимание исследователей: 

«Русские не считают себя здешними жителями. Военные, пови-

нуясь долгу, живут в Грузии, потому что им так велено. Молодые 

Титулярные Советники приезжают сюда за чином Асессорским, то-

лико вожделенным. Те и другие смотрят на Грузию как на изгнание» 

[Современник, 1836, т. 1, с. 43]. 

Характеризуя одну из особенностей службы на Кавказе, Пушкин 

весьма краток. И понятно почему. Вся тогдашняя образованная Рос-



11 

сия во всех подробностях знала то, что можно было бы назвать ис-

торией вопроса. Ровно за двадцать лет до приезда Пушкина в Ти-

флис, в августе 1809 года, император Александр I издал указ Сенату 

«О правилах производства в чины по гражданской службе и об ис-

пытаниях в науках для производства в Коллежские Асессоры и 

Статские Советники» от 6 августа 1809 года [ПСЗРИ, т. I, ХХХ, 

1808–1809, с. 1054–1057]. Указ был сочинѐн и написан известным 

реформатором М.М. Сперанским. Он мечтал превратить невеже-

ственных приказных в европейски образованных государственных 

служащих. Отныне каждый чиновник, претендующий на чин VIII 

класса (коллежский асессор) и выше, должен был предъявить ди-

плом университета или аттестат, выданный особой университетской 

комиссией, об успешной сдаче экзаменов. Программа этих экзаме-

нов публиковалась в составе самого указа. Как раз за такое нововве-

дение русское чиновничество остро ненавидело либерала Сперан-

ского. 

Пушкин не просто понимал подробности борьбы канцелярских 

служащих против указа об экзаменах, но знал и конкретные спосо-

бы, которыми чиновники обходили державные требования. Одна из 

таких возможностей содержалась в тексте самого указа. На Кавказе, 

сравнительно недавно присоединѐнном к России, университетов ещѐ 

не было. Поэтому чин VIII класса там можно было получить, не под-

вергаясь университетскому экзамену. Оттого – ясное дело – многие 

«умеренные и аккуратные» неучи кинулись в Тифлис и в другие 

кавказские грады и веси. Цена вожделенного чина весьма повыша-

лась и тем, что коллежский асессор в ту пору получал потомствен-

ное дворянство. Обретая два высоких статуса: служебный и сослов-

ный, карьерист при первой же возможности возвращался в Россию и 

формально на равных соперничал с дипломированными коллегами 

за места и привилегии. 

Именно такое положение вещей отражено Пушкиным в тифлис-

ском эпизоде «Путешествия в Арзрум». Называя службу на отдалѐн-

ной окраине империи «изгнанием», поэт, несомненно, вспоминает 

своѐ скучное канцелярское прозябание в Кишинѐве и Одессе – ссыл-

ку, лишь лицемерно прикрываемую государственной необходимо-

стью. Сам Пушкин не видел серьѐзной жизненной цели в продвиже-

нии по ступеням служебной лестницы, что ясно выражено в его зна-



12 

менитых строках: «Не рвусь я грудью в капитаны / И не ползу в 

асессора» [Пушкин, 1937–1959, т. 3, с. 259]. 

Тот же тифлисский эпизод заключает в себе скрытую цитату. 

Выражение «чин Асессора, толико вожделенный», заимствовано 

Пушкиным из стихотворения Акима Нахимова «Элегия», написан-

ного в 1809 году – как раз на случай выхода александровского указа 

об экзаменах. Приведем несколько строк: 
 

Восплачь, канцелярист, повытчик, секретарь! 

Надсмотрщик возрыдай и вся приказна тварь! /…/  

Беда коллежскому теперь секретарю, 

О чин асессора, толико вожделенный, 

Ты убегаешь днесь, когда я восхищенный 

Мнил обнимать тебя, как друга, как алтын; 

Быть может, навсегда прости, любезный чин! [Нахимов, 1984]. 
 

Пушкин вполне разделял неприязнь А.Н. Нахимова (1772–1814) к 

«крапивному семени», к службистам, с их всеобщим помешатель-

ством на чинах, наградах, отличиях. Сегодня старый поэт-сатирик, 

родственник славного адмирала, забыт. Но современники почитали 

его заметным явлением на небосклоне словесности. Пушкин сравни-

вал его с Барковым [Пушкин, 1937–1959, т. 8, с. 961], а Белинский 

утверждал, что Нахимов составил себе громкое имя в литературе 

своего времени «постоянным вдохновением против кривосудия» 

[Белинский, 1979]. В наше время литературоведение с полным осно-

ванием подчѐркивает генетическое родство произведений Нахимова 

с творчеством Гоголя. Так, итальянский исследователь С. Гардзонио 

указывает на общие элементы творчества Нахимова и Гоголя: «связь 

с украинской жизнью и культурой, обличение чиновников-граби-

телей, горькая ирония, зооморфное представление человеческих ха-

рактеров» [Гардзонио, 2006]. 

Вне всякого сомнения, Гоголь хорошо знал и сам указ об экзаме-

нах 1809 года, и те особенности его применения, о которых идѐт 

речь. Для такого знакомства ему не нужны были ни обращения к 

своду законов, ни чтение сочинений Пушкина, Белинского, Нахимо-

ва и других авторов. Всѐ это было просто растворено в воздухе кан-

целярий, гостиных, усадеб, почтовых станций. Весомое тому свиде-

тельство – повесть Гоголя «Нос», опубликованная в третьем томе 

пушкинского «Современника» [Современник, 1836, т. 3, с. 54–90]. 

Сам Пушкин с удовольствием рекомендовал своим читателям «Нос» 



13 

как шутку, в которой «так много неожиданного, весѐлого и ориги-

нального» [Современник, 1836, т. 3, с. 54]. Между тем, уже на пер-

вых страницах вещи, в эпизоде знакомства с главным героем, возни-

кает мотив александровского указа об экзаменах и кавказского чи-

нопроизводства. 

Вот как представлен герой во второй главке повести: 

«Но между тем необходимо сказать что-нибудь о Ковалеве, что-

бы читатель мог видеть, какого рода был этот коллежский асессор. 

Коллежских асессоров, которые получают это звание с помощию 

учѐных аттестатов, никак не льзя сравнивать с теми коллежскими 

асессорами, которые делались на Кавказе. Это два совершенно осо-

бенных рода. Учѐные коллежские асессоры… Но Россия такая чуд-

ная земля, что если скажешь об одном коллежском асессоре, то все 

коллежские асессоры, от Риги до Камчатки, непременно примут на 

свой счѐт. То же разумей и о всех званиях и чинах – Ковалѐв был 

Кавказский коллежский асессор. Он два года только ещѐ состоял в 

этом звании, и потому ни на минуту не мог его позабыть; а чтобы 

более придать себе благородства и веса, он никогда не называл себя 

коллежским асессором, но всегда майором /…/. По этому-то самому 

и мы будем вперѐд этого коллежского асессора называть майором» 

[Современник, 1836, т. 3, с. 60]. 

Таким образом, Гоголь, так же как и Пушкин, прекрасно знает 

кавказскую уловку канцеляристов, позволявшую им смягчать суро-

вые требования императорского указа 1809 года. Нетрудно предста-

вить себе, как Пушкин, читая приведенное место повести «Нос», 

живо вспоминает Тифлис, череду карьеристов, явившихся с севера, 

может быть, даже стихи Акима Нахимова, об асессорском чине «то-

лико вожделенном». 

Комментаторы далеко не всегда отдавали себе отчѐт в том, как 

преломляются в художественной ткани произведения реальные об-

стоятельства прошлого. Вот, например, объяснение, данное в одном 

из примечаний к «Носу»: «Кавказский коллежский асессор – чинов-

ник 8-го класса, равный майору в военной табели о рангах. Приобре-

тение этого чина на Кавказе облегчалось произволом и злоупотреб-

лениями тамошней администрации» [Гоголь, 1952-1953, т. 3, с. 302]. 

Как видим, такого рода пояснения не выявляют основного содержа-

ния комментируемого текста. Сюжет ведь движется не столько про-

изволом и злоупотреблениями местной администрации, сколько не-



14 

внятностью, непрофессионализмом самого законодательства. Та же 

юридическая коллизия развернѐтся потом у Гоголя в «Мертвых ду-

шах», где сам государственный акт даѐт повод для отступления от 

духа и смысла предлагаемых преобразований. 

Тем самым на основе одной правовой ситуации составляется це-

лая цепь литературных произведений, далеко выходящая за пределы 

бытового уклада учреждений, в коих личность определяется ступе-

нью служебной лестницы, а повышение в чине едва ли не соразме-

ряется со смыслом жизни. В этой цепи (Нахимов – Пушкин – Го-

голь) с ужасающей ясностью выявлена вся эфемерность существо-

вания человека в казѐнном бюрократическом мире. Тут всѐ зыбко, 

уклончиво, зависит от случайностей, трагических или смешных. Ис-

ходное раздвоение чиновника на собственно господина Ковалѐва и 

отдельно на его Нос носит химерический характер. Вслед за Пушки-

ным эпизод можно и должно признать шуткой. Но шутка эта весьма 

серьѐзная, едва ли не с трагическим привкусом. Она как бы продол-

жает «шутки» с этой подоплѐкой, начатые у Пушкина в «Выстреле», 

«Моцарте и Сальери», «Пиковой даме». В пределах нашей темы 

особый смысл приобретает то обстоятельство, что оба действующих 

лица, переступившие границу между реальностью и фантастикой, 

всѐ-таки остаются в пространстве незыблемых правил, регулирую-

щих служебные отношения. 

Тут уместно будет вновь упомянуть замечательную догадку 

С. Гардзонио о том, что Нахимова и Гоголя среди прочего роднит 

«зооморфное представление человеческих характеров» [Гардзонио, 

2006]. 

Ничто не мешает нам видеть всю бюрократию Российской импе-

рии как единый организм, существующий по своим, весьма специ-

фическим законам. Регламентирован был каждый шаг служилого 

человека; начальство распоряжалось его поступками, мнениями, пе-

редвижениями – вплоть до вступления в брак и даже распростране-

ния собственных сочинений. Этому механизму, разумеется, принад-

лежал и господин Ковалѐв, раньше служивший в малых чинах (титу-

лярный советник?) где-то в забытой Богом канцелярии – стадная 

бессловесная скотина, просто непредставимая вне своего стада. Од-

нако же один раз в жизни Ковалѐв совершает поступок. Неспособ-

ность к образованию и следующий за тем тупик чинопроизводства 

толкают его оторваться от привычных условий существования. Годы 



15 

добровольного «изгнания» на Кавказ чиновничий Нос переносит 

совершенно безропотно, не трогаясь с лица хозяина. 

Но вот повышенный в чине, уже «майор», Ковалѐв объявляется в 

Санкт-Петербурге. Два года проходят от обретения нового статуса, а 

Ковалѐв всѐ не может найти себе места службы. Тому две причины. 

Во-первых, он кавказский коллежский асессор, т.е. для всех очевид-

ный невежда, ловко преодолевший образовательный ценз. Читателю 

«Современника» это понятно без дальних слов. Во-вторых, служеб-

ные претензии «майора» совершенно несоразмерны чину VIII клас-

са. Он ищет места вице-губернатора или, в крайнем случае, экзеку-

тора в каком-нибудь видном департаменте [Современник, 1836, т. 3, 

с. 61]. Безнадежно. В конце концов, коллежский асессор – это всего 

только первый «приличный» чин, недостаточный, конечно, для 

должности второго лица в целой российской губернии.  

Нос в составе лица (тела?) «майора» Ковалѐва понимает: тут ту-

пик карьеры. Заметим пропорциональность положений: Ковалѐв до 

Кавказа так относился ко всему чиновничеству, как Нос на своѐм 

месте теперь относится к самому Ковалѐву. И тут, и там дальнейшее 

продвижение по службе затруднено непреодолимыми, кажется, об-

стоятельствами. Поэтому ушедшая в прошлое добровольная ссылка 

обиженного указом чиновника на юг совершенно аналогична ны-

нешнему побегу Носа с лица хозяина. И тут, и там цель одна – пре-

одоление важной ступени служебной карьеры. С этой точки зрения 

между «майором» и его Носом нет решительно никакой разницы.  

Мы не берѐмся заполнить оставленный Гоголем пробел в описа-

нии преображении Носа, выброшенного парикмахером с Исаакиев-

ского моста в реку. У фантастики свои права всюду, даже и в обла-

стях зооморфизма и антропоморфизма. Но, однако ж, Нос, по Гого-

лю, сразу оказался и умнее, и удачливее своего хозяина. Уже на сле-

дующий день после исчезновения с лица Ковалѐва он возникает на 

улицах Санкт-Петербурга, щеголяя мундиром и отличиями статско-

го советника [Современник, 1836, т. 3, с. 62–63]. Ужас «майора» Ко-

валѐва объясняется не только и даже не столько странным антропо-

морфным превращением, а тем, что оный Нос по Табели о рангах 

теперь обгонял своего хозяина на целых два чина. Между VIII клас-

сом (коллежский асессор) и V классом (статский советник) обрета-

лись целых два ранга – надворный советник и коллежский советник. 

Вот он-то, статский советник, пожалуй, реально мог бы как-то рас-



16 

считывать на вице-губернаторское кресло. Как раз этим положением 

объясняется робость коллежского асессора в его единственном раз-

говоре с Носом в Гостином дворе. Как же! Мундир статского совет-

ника расставляет действующих лиц в очевидном, единственно воз-

можном порядке. 

Когда коллежский асессор набирается смелости и намекает, что 

хорошо бы знать своѐ место и воротиться («Ведь вы мой собствен-

ный нос!»), то он, Ковалѐв, прекрасно ощущает всю безнадѐжность, 

всю проигрышность своей позиции. Ведь и сам же он, получив чин 

после побега с насиженного места, и не подумал вернуться в преж-

нюю службу. Для того ли он подвергался всем превратностям кав-

казской авантюры? Опять оказывается, что Нос и его хозяин как бы 

слеплены из одного теста – мука для этого теста размолота из того 

же самого «крапивного семени». 

С поразительным бюрократическим мастерством Нос доказывает 

Ковалѐву совершенную от него независимость: «Вы ошибаетесь, 

милостивый государь. Я сам по себе. При том между нами не может 

быть никаких тесных отношений. Судя по пуговицам вашего виц-

мундира, вы должны служить по другому ведомству. – Сказавши 

это, нос отвернулся» [Современник, 1836, т. 3, с. 65]. Близость, 

родственность понимается здесь не как природное, а уж тем менее 

как Божественное свойство, а как явление государственное. Или да-

же узковедомственное. Поэтому достаточным доказательством сво-

ей независимости от господина Ковалѐва Нос полагает очевидную 

разницу форменных пуговиц на мундирных сюртуках собеседников. 

Соблюдение формальности, как всегда, весомее существа дела. В 

том же русле и попытки действующих лиц давать объяснения 

сверхъестественным казусам с помощью простого обывательского 

опыта повседневной жизни – примерно так, как один из игроков в 

«Пиковой даме» полагает тайну выигрыша трѐх карт обыкновенным 

жульничеством («порошковые карты»). Потом, в ХХ веке, на подоб-

ном основании многое будет строится в булгаковской фантастике. В 

повести «Нос» таким простецом выступает седой чиновник из газет-

ной экспедиции, принимающий объявления. Он, не войдя в фанта-

стическую суть проблемы, полагает беглеца не Носом, а Носовым, 

дворовым человеком Ковалѐва, к тому же укравшим при побеге 

деньги хозяина [Современник, 1836, т. 3, с. 71]. Обывателю не дано 



17 

судить о предметах, расположенных «выше сапога», выше обыден-

ных суждений… 

Но вернѐмся к произведениям Пушкина, которые кое-что объяс-

няют в сочинениях Гоголя – в том числе и в повести «Нос». Гоголь и 

вообще-то охотно признавал мощное влияние Пушкина на всѐ своѐ 

творчество. «Нос» тут, по-видимому, не исключение. 

Вслед за Пушкиным Гоголь, конечно, не мог не знать о двух 

идейных позициях по вопросу о воспитании и образовании чинов-

ничества и молодого дворянства, выявляемых в русской государ-

ственной мысли первой трети ХIХ века. Мы уже говорили об иници-

ативе М.М. Сперанского, полагавшего первоочередной задачей дер-

жавы обучение чиновничества, расширение его кругозора. Результа-

том, как мы видели, и был основополагающий указ об экзаменах. 

Главным неприятелем указа и основным противником Сперанского 

выступил Николай Михайлович Карамзин. Ещѐ в 1811 году он напи-

сал, а затем и подал высшим властям записку «О древней и новой 

России» [Карамзин, 1870], где остро возражал против преобразова-

ний, инициированных Сперанским. В их числе был и указ об экза-

менах для обретения VIII класса по «Табели о рангах». 

В чиновничестве Карамзин видел необходимое, неизбежное зло. 

Он полагал, что статский служащий не обязан знать ничего сверх 

пределов своей компетенции. Будущий историограф ссылался на 

европейский опыт. На Западе, по мнению Карамзина, чиновник 

скромно знал своѐ дело – и только. В этом месте поданная записка 

обретала черты памфлета. У нас, утверждал автор, сенатский секре-

тарь должен знать свойства кислорода и других газов, вице-

губернатор – Пифагорову фигуру, а надзиратель в сумасшедшем 

доме – римское право. В списке подобных несообразностей есть и 

такая: «У нас же председатель гражданской палаты обязан знать Го-

мера и Феокрита» [Карамзин, 1870, с. 2297]. 

Нам приходилось уже отмечать, что на этой реплике Карамзина 

основана знаменитая эпиграмма Пушкина на Онегина:  
 

Бранил Гомера, Феокрита; 

Зато читал Адама Смита [Пушкин, 1937–1959, т. 6, с. 6]. 
 

Герой романа здесь не обличает древних авторов. Выпад Евгения 

против «лишних» знаний основан на мнении Карамзина и может 

быть истолкован следующим образом: пусть Гомера и Феокрита 

изучают провинциальные карьеристы; он, Онегин, не служит и слу-



18 

жить не будет, т. к. ничего «вожделенного» в асессорском чине и 

вообще в чинах – не видит. Через три года после того, как строки 

первой онегинской главы легли на бумагу, у Пушкина появилась, 

хоть и принудительно, возможность написать нечто об экзаменах на 

чин. Осенью 1826 года поэт получил от Николая I задание поверг-

нуть к стопам его величества записку «о воспитании юношества». 

Она и появилась тогда в делопроизводстве III отделения под заго-

ловком «О народном воспитании». Пушкин шѐл тут след в след за 

Карамзиным: 

«Уничтожить экзамены. Покойный Император, удостоверясь в 

ничтожестве ему предшествующего поколения, желал открыть доро-

гу просвещенному юношеству и задержать как-нибудь стариков, 

закоренелых в безнравии и невежестве. Отселе указ об экзаменах, 

мера слишком демократическая и ошибочная, ибо она нанесла по-

следний удар дворянскому просвещению и гражданской админи-

страции, вытеснив новое поколение в военную службу. А как в Рос-

сии всѐ продажно, то и экзамен сделался новой отраслию промыш-

ленности для профессоров. Он походит на плохую таможенную за-

ставу, в которую старые инвалиды пропускают за деньги тех, кото-

рые не умели проехать стороной. Итак, (с такого-то году) молодой 

человек, не воспитанный в государственном училище, вступая в 

службу, не получает никаких выгод и не имеет права требовать 

экзамена. 

Уничтожение экзаменов произведѐт большую радость в старых 

титулярных и коллежских советниках» [Пушкин, 1936]. 

На прямую зависимость записки Пушкина от записки Карамзина 

и даже на пересказ отдельных положений покойного историографа 

указал ещѐ в прошлом веке М.А. Цявловский [Пушкин, 1936]. Тем 

самым в основном решается вопрос о знакомстве поэта с карамзин-

ской запиской и с полемикой вокруг указа 1809 года.  Работая над 

своей повестью о «майоре» Ковалеве, Гоголь вряд ли был знаком с 

не опубликованными в то время потаенными «прожектами» Карам-

зина и Пушкина. Однако это не отменяет того очевидного факта, что 

«Нос» создавался в той общественной среде, которую они предлага-

ли реформировать. Во всяком случае, Пушкин, пытался, хотя и без-

успешно, публиковать обширный фрагмент записки «О древней и 

новой России» Карамзина в составе того самого журнала «Совре-

менник», в котором впервые увидел свет гоголевский «Нос».  



19 

* * *  

Мы отдаѐм себе отчѐт в том, что наши наблюдения вокруг «Пу-

тешествия в Арзрум» и «Носа» могут и не повлечь за собой прямо 

каких-то широких обобщений или обязывающих выводов. Но из та-

ких наблюдений, может быть, складывается почва для многосторон-

него понимания литературной классики, для осознания той реальной 

среды, в которой протекали жизни Пушкина, Гоголя, а также и про-

тотипов их героев-современников. 

Позволим себе в заключение только один пример. 

Нетрудно показать, что кавказская тема в «Современнике» далеко 

не исчерпывается путевыми записками Пушкина и фантастической 

шуткой Гоголя. В первом томе журнала находим очерк русского 

офицера из черкесов Султана Газы-Гирея под названием «Долина 

Ажигутай». Том второй содержит рецензию на книгу В.Н.  Григорье-

ва «Статистическое описание Нахичеванской провинции». В третьем 

томе читатель знакомился с анонимной статьей «Государственная 

внешняя торговля 1835 года в разных ее видах», в которой подробно 

разобраны коммерческие обороты на Кавказе. Наконец, в составе 

четвѐртого тома помещено стихотворение Лукьяна Якубовича «Урал 

и Кавказ», в котором Кавказ воспет, по слову Пушкина, как «пода-

тель струй целебных» [Современник, 1836, т. 4, с. 199].  

Обобщѐнный образ Кавказа в литературе «золотого века», кажет-

ся, носит куда более возвышенный характер. Пушкин, Лермонтов и 

их многочисленные последователи нарисовали романтическую кар-

тину, где текут реки рая, где горы подобны облакам небесным, а че-

ловеческие страсти бурно кипят и не знают границ. Но здесь, на 

страницах пушкинского «Современника», романтический край пред-

стаѐт в ином, более сложном облике. Кавказская тема как бы сниже-

на; вершины и ущелья населены тут не только славными разбойни-

ками, доблестными офицерами и прекрасными горянками. Теперь 

нос чиновника Ковалѐва вынюхивает здесь хитрые карьерные ходы, 

тульские заседатели лечат свои параличи, а разноплеменные ком-

мерсанты следят за движением товаров и денежных потоков… 

И всѐ это только одна из великого множества возможностей – об-

суждать особенности издания, предпринятого поздним Пушкиным… 

 

  



20 

Источники и принятые сокращения 

1. Гоголь Н.В. Собрание сочинений в 6 т. / [Вступит. Статья и при-
меч. Н.Л. Степанова]. – Москва: Гослитиздат, 1952–1953.  

2. Карамзин Н.М. Записка о древней и новой России // Русский ар-

хив, издаваемый при Чертковской б-ке библиотекарем Петром Бартене-

вым. – Москва, 1870. – Т. ХII. – С. 2230–2350. 

3. Нахимов А.Н. Элегия [Электронный ресурс] / А.Н. Нахимов. Са-
тира русских поэтов первой половины XIX в.: Антология. – Москва: 

Советская Россия, 1984. – Режим доступа: 

http://az.lib.ru/n/nahimow_a_n/text_1814_poe.shtml. 

4. ПСЗРИ – Полное Собрание Законов Российской Империи: Со-

брание первое: С 1649 по 12 декабря 1825 года. – Санкт-Петербург: Тип. 

2-го Отд-ния Собств. Е.И.В. Канцелярии, 1830. – 48 т.  

5. Пушкин А.С. О народном воспитании // Пушкин А.С. Полное со-

брание сочинений в 6 т. – Т. 5. – Москва-Ленинград: Асаdemia, 1936. – 

С. 529–533. 

6. Пушкин А.С. Полное собрание сочинений в 17 т. – Москва – Ле-

нинград: Изд-во акад. наук СССР, 1937–1959.  

7. Современник. Литературный журнал, издаваемый Александром 

Пушкиным. – Санкт-Петербург, 1836. – Т. I–IV. 

 

Литература 

1. Белинский В.Г. Россия до Петра Великого [Электронный ресурс] / 

Белинский В.Г. Собрание сочинений в 9 т. – Т. 4. Статьи, рецензии и 

заметки. – Москва: Художественная литература, 1979. – Режим доступа: 

http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/text_0390.shtml.  

2. Гардзонио С. Николай Гоголь и Яким Нахимов (несколько раз-
мышлений о «мотиве лужи») // Критика и семиотика. – Новосибирск: 

Ин-т. филологии СО РАН, 2006. – Вып.8. – С. 68–73.  

 
«TO ONE EPISODE FROM THE LIFE OF "MAYOR" KOVALEV. 

PUSHKIN AND GOGOL ON THE PAGES OF THE JOURNAL  

«SOVREMENNIK» (1836 г.) 

 
© Listov Victor Semyonovich (2019), SPIN-code: 6433-3940, Doctor of 

Arts, professor, New Institute of Cultural studies (Moscow, Russia), vslis-

tov@mail.ru 

 
The article traces how the Caucasus theme develops on the pages of the St. Pe-

tersburg journal Sovremennik; in particular, we discuss the features of public service 

on the outskirts of the Empire. The purpose of the article is to study the works of Rus-

http://az.lib.ru/n/nahimow_a_n/text_1814_poe.shtml
http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/text_0390.shtml
mailto:vslistov@mail.ru
mailto:vslistov@mail.ru


21 

sian literary classics to identify the motives, defined by the so-called "Decree on ex-
aminations" (1809), which established the foundations of promotion in ranks in civil-

ian institutions. The study is based on the material of travel notes ―Journey to Arzrum 

during the campaign of 1829‖ by A.S. Pushkin and the story "The Nose" by N.V. 

Gogol, published respectively in the first and third volumes of Sovremennik. It is 

noted that in ―Journey to Arzrum‖ Pushkin focuses on the attractiveness of the service 
in the Caucasus for titular counselors, who saw it as an opportunity to obtain ―the so 

coveted‖ Class-VIII rank (collegiate assessor) without passing examination tests. This 

fragment of "Journey..." refers to the satirical poem by A.N. Nakhimov "Elegy" 

(1809), which indicates Pushkin's hostility towards the universal pursuit of ranks. 

N.V. Gogol in his fantastic constructions also takes into account the effect of the 
aforementioned ―Decree on examinations‖. Thus, the ―major‖ Kovalev from the story 

―The Nose‖ is called the ―Caucasian collegiate assessor‖, which for an initiate reader 

signals that the protagonist has been accepted into a unified official body, where the 

significance of a personality is determined by their place on the corporate ladder, 

where getting the rank becomes the meaning of life, and affinity is understood not as a 
natural property, but as a state phenomenon. The study stresses the fact that A.S. 

Pushkin, just like N.M. Karamzin before him, advocated the abolition of exams for 

ranks. We conclude that in Pushkin‘s Sovremennik the image of the Caucasus loses 

the romantic aura traditional for the ―golden age‖ and is viewed in a social context, 

filled with meanings that are more complex. Thus, the article offers an original re-
search direction of Pushkin's Sovremennik, revealing its previously unexplored fea-

tures.   

Keywords: A.S. Pushkin, N.V. Gogol, A.N. Nakhimov, the Caucasus, Table of 

Ranks, Decree on examinations, promotion in ranks.  

 
Sources 

1. Gogol' N.V. Sobranie sochinenij v 6 t./ [Vstupit. Stat'ya i primech. 

N.L. Stepanova]. – Moskva : Goslitizdat, 1952–1953. (In Russ.) 

2. Karamzin N.M. Zapiska o drevnej i novoj Rossii // Russkij arhiv, iz-

davaemyj pri CHertkovskoj b-ke bibliotekarem Petrom Bartenevym. – Mos-

kva, 1870. – T. HII. – S. 2230–2350. (In Russ.) 

3. Nahimov A.N. Elegiya / A.N. Nahimov. Satira russkih poehtov pervoj 

poloviny XIX v.: Antologiya. – Moskva: Sovetskaya Rossiya, 1984. – Avail-

able at: http://az.lib.ru/n/nahimow_a_n/text_1814_poe.shtml. (In Russ.) 

4. PSZRI – Polnoe Sobranie Zakonov Rossijskoj Imperii: Sobranie 

pervoe: S 1649 po 12 dekabrya 1825 goda. – Sankt-Peterburg: Tip. 2-go Otd-

niya Sobstv. E.I.V. Kancelyarii, 1830. – 48 t. (In Russ.) 

5. Pushkin A.S. O narodnom vospitanii // Pushkin A.S. Polnoe sobranie 

sochinenij v 6 t. – T. 5. – Moskva-Leningrad: Asademia, 1936. – S. 529–533. 

(In Russ.) 

6. Pushkin A.S. Polnoe sobranie sochinenij v 17 t. – Moskva – Lenin-

grad: Izd-vo akad. nauk SSSR, 1937–1959. (In Russ.) 

http://az.lib.ru/n/nahimow_a_n/text_1814_poe.shtml


22 

7. Sovremennik. Literaturnyj zhurnal, izdavaemyj Aleksandrom Pus h-

kinym. – Sankt-Peterburg, 1836. – T. I–IV. (In Russ.) 

 

References 

1. Belinskij V.G. Rossiya do Petra Velikogo / Belinskij V.G. Sobranie 

sochinenij v 9 t. – T. 4. Stat'i, recenzii i zametki. – Moskva: Hudozhestven-

naya literatura, 1979. – Available at: http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/ 

text_0390.shtml.  (In Russ.) 

2. Gardzonio S. Nikolaj Gogol' i Yаkim Nahimov (neskol'ko razmysh-

lenij o «motive luzhi») // Kritika i semiotika. – Novosibirsk: In-t. filologii SO 

RAN, 2006. – Vyp.8. – S. 68–73. (In Russ.) 
 

Поступила в редакцию 10.01.2019 

 

  

http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/text_0390.shtml
http://az.lib.ru/b/belinskij_w_g/text_0390.shtml


23 

УДК 811.161.1+801.733+82-1 

 

«ГЛАГОЛОМ ЖГИ СЕРДЦА ЛЮДЕЙ»:  

ПОИСК БИБЛЕЙСКИХ ПАРАЛЛЕЛЕЙ 

 
© Большаков Александр Дмитриевич (2019), orcid.org/0000-0001-

9451-6830, SPIN-code: 6398-4572, кандидат филологических наук, ин-

женер-лаборант кафедры русской литературы, Национальный исследо-

вательский Нижегородский государственный университет им. Н.И. Ло-

бачевского (Нижний Новгород, Россия), barsikapfff-2@mail.ru 

 
Автор развивает идею евхаристического прочтения пушкинского «Проро-

ка». В статье приводятся новые библейские и гимнографические контексты, 
основываясь на которых автор предлагает вариант интерпретации афористиче-

ской концовки стихотворения. Традиционно текст стихотворения возводится к 

экстатическим видениям пророков Исаии (Ис. 6, 50:4–6) и Иезекииля (Иез. 1, 

36:24–26), приводятся также отдельные параллели из пророчеств Иеремии (Иер. 

1:9, 5:14) и Даниила (Дан. 10) и др. Некоторые исследователи видят прецеденты 
в Коране. Только в конце XX века ученые и комментаторы начали обращать 

внимание на связь пушкинского произведения с текстами Нового Завета и хр и-

стианской гимнографии. Продолжая новозаветную трактовку, автор уделяет 

особое внимание текстуальным связям стихотворения с евхаристической гимно-

графией. Привлечение широкого круга новых параллелей позволяет не только 
утверждать особый характер эволюции Пророка, но и обстоятельно прокоммен-

тировать важнейшую из метаморфоз – замену сердца, которая, по мысли иссле-

дователя, является ключом к пониманию последней фразы текста. 

Ключевые слова: А.С. Пушкин, «Пророк», крылатые слова, крылатография 

и афористика, прецедентный текст, Библия и библеизмы, герменевтика и экзеге-
тика. 

 

Часто фразеологизмы, крылатые слова, афоризмы, покидая поро-

дивший их контекст, изменяют свой смысл (десемантизируются), в 

т.ч. и на совершенно противоположный (т.е. наблюдается явление 

энантиосемии). Например, словарь Ашукиных для библеизма злач-

ное место приводит 2 значения: «1. Устар. Место, где можно бла-

гополучно и обеспеченно жить без труда, забот, хлопот и т.д. <…> 

2. Ирон. Место, где безудержно развлекаются, кутят, играют в 

азартные игры, предаются разврату» [Ашукин, 1955, с. 210] (при-

мечательна помета «устар.» для 1 значения). Изначальное выраже-

ние – «на месте злачне, тамо всели мя, на воде покойне воспита 

mailto:barsikapfff-2@mail.ru


24 

мя»
1
 (Пс. 22:2) – было усвоено гимнографией в виде молитвенного 

прошения об упокоении: «Сам, Господи, упокой душу усопшаго раба 

Твоего в месте светле, в месте злачне, в месте покойне, отнюдуже 

отбеже болезнь, печаль и воздыхание» [Требник, 1995, л. 90] (за ко-

торым, кстати, следует прошение о прощении грехов). В современ-

ной же речевой практике оно однозначно именует место, где совер-

шаются едва ли не тягчайшие грехи и обретаются соответствующие 

персоны. 

В.И. Ленин, как ему кажется, повторяет за К. Марксом фразу ре-

лигия – опиум народа: «Религия есть один из видов духовного гнета 

<…> Религия есть опиум народа. Религия – род духовной сивухи» 

[Ленин, 1968, с. 143], однако в марксовском контексте какая бы то 

ни было отрицательная коннотация отсутствует: «Религия – это 

вздох угнетѐнной твари, сердце бессердечного мира, подобно тому 

как она – дух бездушных порядков. Религия есть опиум народа» 

[Маркс, 1844, с. 220]. 

Пушкинское любви все возрасты покорны обычно трактуется в 

пользу преклонных лет [Ашукин, 1955, с. 304; Шулежкова, 2011, 

с. 371], несмотря на следующие непосредственно за ним два но, 

именно-таки противопоставляющие возрасты младшие и старшие. 

Пушкинское же народ безмолвствует также понимается бук-

вально: безропотность, покорность властям [Мокиенко, 2006, с. 189; 

Шулежкова, 2011, с. 429; Энциклопедический словарь 2005, с.  478], 

хотя предшествующий контекст однозначно свидетельствует об об-

ратном. 

Современная речевая практика развивается таким образом, что 

под угрозой деформации семантики оказывается еще одно пушкин-

ское изречение – последняя строка знаменитого «Пророка». Тради-

ционная крылатография присваивает ей следующие значения: при-

зыв проповедовать, поучать [Ашукин, 1955, с. 123] пламенно, 

страстно [Русские крылатые выражения, 2009, с. 75; Фомина, 2010, 

с. 180], писать/говорить ярко [Мокиенко, 2006, с. 64; Шулежкова, 

2011, с. 158]; указание на высокое предназначение поэта и поэзии 

[Не мудрствуя лукаво, 2006, с. 70; Энциклопедический словарь, 

2005, с. 180]. Из уже существовавшей иронической, шутливой кон-

нотации [ib.] развилось новое значение у глагола жечь: ‗остроумно 

                                                                 
1 Цитаты из Священного Писания на церковнославянском языке приводятся 

по [Библия, 1991] (в упрощенной гражданской орфографии). 



25 

шутить; совершать нечто из ряда вон (качественно или же количе-

ственно) выходящее‘ [Захарова, 2014, с. 58]. Складывается ситуация, 

чреватая внесением сленгового значения компонента жги в семан-

тику всей фразы, т.е. обратного влияния, подобно случаям заимство-

вания когнатов (ср., например, историю вост.-сл. якорь (блр. якар, 

укр. якiр): в прасл. существовал утраченный для обозначения соот-

ветствующего судового приспособления корень *-ĕnk- (ср.: *j   mȳ), 

на место которого пришло к нему же восходящее др.-исл. аkkari  

(< гр. ἄγκυρα), где закономерно упростилась гемината и развился  

j-protheticum – *jākŏrь [Черных, 2001, ч. II, с. 469]). 

Очевидно, что противостоять этому можно, прежде всего, воспи-

танием должного уровня речевой культуры, за что не в последнюю 

очередь ответственна средняя школа. Однако здесь мы сталкиваемся 

с проблемой совершенно иного свойства. Несмотря на то, что суще-

ствует обширнейшая библиография по «Пророку», в т.ч. и по его 

интертекстуальным связям, комментаторы, как правило, обходят 

молчанием его афористическую концовку. Неизбежно возникает 

вопрос: может ли быть самодостаточной фраза, существующая в 

тексте, где каждая строка имеет библейский прототип (далее будем 

апеллировать именно к Библии, поскольку ислам так или иначе вос-

принял в качестве Священного Писания книги обоих Заветов)? 

Традиционно [Незеленов, 1882] «Пророк» возводится к видéнию 

прор. Исайи (Ис. 6), хотя можно наблюсти корреляцию и с другими 

профетическими текстами (Ис. 50:4–6; Иер. 1:9, 5:14; Иез. 36:24–26, 

Дан. 10:16 и др.). Кроме того, ряд исследователей [Архангельский, 

1994; Котельников, 1995; Мальчукова, 1998; Чижов, 1983] обращал 

внимание на корреляцию конкретных пушкинских образов с  новоза-

ветными текстами и творениями раннесредневековой христианской 

гимнографии. Так, например, мотив прикосновений и следующих за 

ними преображений связывают с многочисленными исцелениями 

Христа (Мф. 8:3,15, 9:29–30, 20:34; Мк. 7:33–35; Лк. 14:4, 22:51), 

дополнительно указывая на аналогию с крестным знамением (хотя, 

на наш взгляд, логичнее видеть в этом благословение); мудрую 

змею
2
 – с положительным контекстом Мф. 10:16 (напомним, что в 

Быт. 3:1 употребляется       (arum) – ‗хитрый‘); орлицу – с ап. Иоан-

ном (на основе традиционной трактовки Тетраморфа из видéний Ие-

зекииля (Иез. 1:10, 10:14) и Иоанна (Откр. 4:6–8) [Православная эн-

                                                                 
2 Пушкинские цитаты приводятся по [Пушкин, 1995]. 



26 

циклопедия, 2007]); наконец, саму духовную жажду – с 4 макариз-

мом (Мф. 5:6), хотя и помимо него можно отыскать немало паралле-

лей (ср., например, только в Псалтири: Пс. 41:2–3, 62:2, 83:3, 

118:20,40,131,174). 

Крайне любопытной представляется идентификация угля 

А.Г. Чижовым [Чижов, 1983]: во-первых, автором установлен непо-

средственный текстуальный источник пушкинского образа – Иез. 

1:13 (см. замечания С.В. Березкиной о трехчленном плеоназме [Бе-

резкина, 1999]); во-вторых, разрешен конфликт пушкинского образа 

с Ис. 6:6–7 (где углем от жертвенника Серафим касается уст): тем, 

что, в-третьих, предложено сопоставлять замену сердца с евхаристи-

ческими стихами Симеона Метафраста: «огнь бо есть недостойныя 

попаляяй» [Псалтирь следованная, 1993, ч. I, с. 462]. Разрабатывая 

предложенную исследователем идею, Т.Г. Мальчукова делает весь-

ма интересную (и столь же честную) оговорку: «оставляя за своими 

предшественниками приоритет первоначальных догадок, решимся 

сказать, что они остановились на пороге толкования текста» 

[Мальчукова, 1998, с. 160], однако никаких корреляций для заклю-

чительного четверостишия она не приводит, хотя в самом общем 

виде предлагает трактовку последней строки, которую, по ее мне-

нию, «следует понимать не только в ветхозаветном плане как об-

личение пороков, но и в новозаветном плане как обновление и очище-

ние людских душ» [ib., с. 175]. К слову сказать, схожие мысли выска-

зывали и В.В. Вересаев [Вересаев, 1929], и критиковавший его 

В.С. Непомнящий [Непомнящий, 2001]. 

Итак, что же может значить завершающая текст «Пророка» стро-

ка при таких вводных и все ли сопряженные контексты были выяв-

лены? Прежде всего заметим, что предложивший, так сказать, «ев-

харистическое» прочтение А.Г. Чижов не рассматривает публикаци-

онную редакцию «Пророка»: его – надо полагать, не без влияния 

Иезекииля и Иеремии – больше заинтересовал вариант «Восстань, 

восстань, пророк России…». Вариант Т.Г. Мальчуковой представля-

ется сомнительным, поскольку в евхаристическом преображении 

Пророк может выступать объектом, но никак не субъектом, которым 

является Бог. Кроме того, имеется еще одна странность: при ком-

ментировании отдельных образов оказывается незамеченной транс-

формация (если не вовсе невостребованность) одного из них, а 

именно языка. Серафим, как известно, жало мудрыя змеи вложил 



27 

десницею кровавой; но что происходит с этим жалом? В заключи-

тельном четверостишии представлены корреляты всех метаморфоз: 

очи ↔ виждь, уши ↔ внемли, но для языка вместо ожидаемого 

*жаль появляется жги. Иными словами, манифестируется взаимо-

связь языка и сердца (угль ↔ жги).  

Однако вернемся к евхаристическому прочтению. Если исходить 

из тезиса, что последняя метаморфоза – аллегория причастия, то по-

иному трактуется и прежнее состояние Пророка (духовной жаждою 

томим). Выше приводился контекст макаризма, но в евхаристиче-

ской гимнографии обретается контекст более яркий: «И насытитися 

еже в Тебе наслаждения сподоби» – поется в последнем причастном 

тропаре [Псалтирь следованная, 1993, ч. I, с. 462], а в 3 благодар-

ственной молитве (за авторством, кстати сказать, того же Симеона 

Метафраста, которому принадлежат и указанные А.Г. Чижовым сти-

хи) читаем: «Давый пищу мне плоть Твою волею, огнь сый и опаляяй 

недостойныя, да не опалиши мене, Содетелю мой; паче же пройди 

во уды моя, во вся составы, во утробу, в сердце» [ib., с. 464]. Инте-

ресно, что и сам канон, являющийся смысловым центром утрени и 

повечерий и всякого восходящего к ним последования (молебна, 

панихиды, Соборования и в т.ч. евхаристического правила), имеет 

припевом стих 50 псалма: «Сердце чисто созижди во мне, Боже, и 

дух прав обнови во утробе моей» (Пс. 50:12; и ср. в этой связи Пс. 

25:2: «Разжзи утробы моя и сердце мое»). Наконец, в 5 песни того 

же канона мы встречаем собственно угль, в отличие от огня или пла-

мени: «Угль Тела Твоего да будет мне помраченному в просвещение» 

[ib., с. 439] (и то же – во 2 молитве Златоуста). 

Итак, очевидна сакраментологичность происходящих с  Пророком 

метаморфоз, однако это еще не объясняет диффузии образов в воз-

звании к нему. Тем не менее выявленная связь оказывается не слу-

чайной, если принять во внимание еще один новозаветный контекст: 

«От избытка бо сердца глаголют уста» (Лк. 6:45, Мф. 12:34–35). 

Иными словами, исходящие изо уст Пророка глаголы должны исхо-

дить напрямую от сердца, что подтверждается контекстуальным 

окружением: «Добрый человек из доброго сокровища сердца своего 

выносит доброе, а злой человек из злого сокровища сердца своего 

выносит злое»
33
. На поверхностном уровне за этим стоит призыв к 

                                                                 
3 Цитаты из Священного Писания на русском языке приводятся по [Библия, 

1991]. 



28 

искренности и чистоте помыслов («Говорит ли кто, говори как сло-

во Божие», 1Пет. 4:11), т.е. к не-лукавлению, к не-«для-красного-

словца» («Течет ли из одного отверстия источника сладкая и горь-

кая вода?», Иак. 3:11). 

Однако и этот контекст можно расширить. Известно, что в таин-

стве Евхаристии человек причащается Богу: «Ядый Мою Плоть и 

пияй Мою Кровь во Мне пребывает, и Аз в нем» (Ин. 6:56). Но хри-

стианство в свое время постулировало о Боге совершенно новый 

тезис: «Бог есть любовь» (1Ин. 4:16). Соответственно, и «пребыва-

ющий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем» (ib.). Следовательно, 

движителем подобного рода пророческого служения должна быть 

именно любовь в христианском (новозаветном) ее понимании – лю-

бовь-ἀγάπη, любовь жертвенная, любовь крестная. В.Э. Вацуро по-

лагает, что «“Пророк” написан  <…> о том, как <…> житель пу-

стыни совершал свой мученический путь, завоевывая право нести 

людям волю Божества. Это стихи не о божественном, а человече-

ском» [Вацуро, 1994, с. 16]. Действительно, Пророк избирается и 

призывается для служения людям и возвещения им воли Божества. 

Какой воли? «Возлюби ближнего твоего, как самого себя. Иной 

большей сих заповеди нет» (Мк. 12:31), или в голгофской редакции: 

«да любите друг друга, как Я возлюбил вас» (Ин. 13:34). Профеза в 

пушкинском тексте эквивалентна апостолату текстов Нового Завета, 

поскольку Пророку заслуженно «дано знать тайны Царствия 

Небеснаго» (Ин. 13:34), которые ему и предстоит возвещать, обходя 

моря и земли (кстати, и к этому пассажу имеется прямая параллель: 

«Во всю землю изыде вещание их, и в концы вселенныя глаголы их» 

(Пс. 18:5), обычно не упоминаемая комментаторами, хотя в ней со-

пряглись и все земли, и апостольские [< гр. ἀποστέλλω – «посылаю», 

как посылается и Пророк] глаголы). 

По справедливому замечанию С.В. Березкиной, в «Пророке» 

«проблематично все, начиная с вопроса его соотнесенности с вет-

хозаветными книгами» [Березкина, 1999, с. 41]. Но очевидно, что 

истоки образности нельзя искать в одном лишь Ветхом Завете. Мис-

сию Пророка также можно трактовать по-разному, будь то социаль-

но-политический, эстетико-гедонистический или же религиозно-

философский пафос – «ни один из этих вариантов не может быть 

принят в чистом виде» [Старк, 1991, с. 59]. При этом непосред-

ственно образ Пророка оказывается антиномичен. В какой-то степе-



29 

ни это остается типичный ветхозаветный пророк-обличитель («Во 

что вас бить еще, продолжающие свое упорство?», Ис. 1:5), но с 

той же уверенностью можно видеть в нем и возвещение апостола 

любви (символ которого – орел – упоминается А.С. Пушкиным как 

одна из метаморфоз): «Пламенем любве распали к Тебе сердца наша 

<…> да тою разжизаеми сердцем же и душею возлюбим сами себе 

и искренняго своего» [Псалтирь следованная, 1993, ч. II, с. 551]. И 

эту антиномичность необходимо учитывать при комментировании 

как пушкинского текста в целом, так и порожденной им афористики. 

 

Источники  

1. Ашукин Н.С., Ашукина М.Г. Крылатые слова. Литературные цита-

ты. Образные выражения. – Москва: [Художественная литература], 

1955. – 663 с. 

2. Библия. – Казань: Б.и., 1991. – 1371 с. 

3. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета на 

церковнославянском языке с параллельными местами. – Москва: Б.и., 

2001. – 1688 с. 

4. Захарова Л.А., Шуваева А.В. Словарь молодѐжного сленга (на ма-

териале лексикона студентов Томского государственного университе-

та): учебно-методич. пособие. – Томск: Издательский Дом Томского 

государственного университета, 2014. – 26 с. 

5. Мокиенко В.М. Давайте говорить правильно! Крылатые слова в 

современном русском языке: краткий словарь-справочник. – Санкт-

Петербург: Москва: Академия, 2006. – 352 с. 

6. Не мудрствуя лукаво. Крылатые слова и выражения / Сост. 

И.С. Пигулевская. – Москва: Центрполиграф, 2006. – 320 с. 

7. Православная энциклопедия. – Т. XVI. – Москва: Православная 

энциклопедия, 2007. – С. 699–703. 

8. Псалтирь следованная. Репринтное воспроизведение издания 

1978 года. В 2-х ч. – Ч. I. – Москва: издательский отдел Московского 

Патриархата, 1993. – 468 с. 

9. Псалтирь следованная. Репринтное воспроизведение издания 

1978 года. В 2-х ч. – Ч. II. – Москва: издательский отдел Московского 

Патриархата, 1993. – 565 с. 

10. Пушкин А.С. Полное собрание сочинений. В 17 т. – Т. 3. – Кн. I. – 

М.: Воскресенье, 1995. – С. 30. 

11. Русские крылатые выражения. – Харьков: Фолио, 2009. – 224 с. 

12. Требник. – Санкт-Петербург: Издание Свято-Троице-Сергиевой 

Лавры, 1995. – 627 с. 



30 

13. Фомина Н.Е. Крылатые слова. – Харьков: Фолио, 2010. – 352 с. 

14. Черных П.Я. Историко-этимологический словарь современного 

русского языка: В 2 т. – 3-е изд., стереотип. – Москва: Русский язык, 

1999. Т. 2. А Панцирь – Ящур. – 560 с. 

15. Шулежкова С.Г. «И жизнь, и слѐзы, и любовь…» Происхожде-

ние, значение, судьба 1500 крылатых слов и выражений русского языка. 

– Москва: ФЛИНТА, 2011. – 848 с. 

16. Энциклопедический словарь крылатых слов и выражений: Более 

4000 статей / Авт.-сост. В. Серов. – Москва: Локид-Пресс, 2005. – 880 с. 

 

Литература 

1. Архангельский А.Н. «Огнь бо есть...» // Новый мир. – 1994. – № 2. 

– С. 230–242. 

2. Березкина С.В. Пророк Пушкина: современные проблемы изуче-
ния // Русская литература. – 1999. – № 2. – С. 27–42. 

3. Вацуро В.Э. «Пророк» // В.Э. Вацуро. Записки комментатора. – 

Санкт-Петербург: Институт русской литературы (Пушкинский Дом) 

РАН, 1994. – С. 7–17. 

4. Вересаев В.В. В двух планах. – Москва: Издательское товарище-

ство «Недра», 1929. – 206 с. 

5. Котельников В. А. Язык Церкви и язык литературы // Русская ли-

тература. – 1995. – № 1. – С. 5–26. 

6. Ленин В.И. Социализм и религия // Ленин В.И. Полн. собр. соч., 5 

изд. – Т. 12. – Москва: Гос. изд-во полит. лит., 1968. – С. 142–147. 

7. Мальчукова Т.Г. Лирика Пушкина 1820-х годов в отношении к 

церковнославянской традиции (к интерпретации стихотворений ―Вос-

поминание‖ и ―Пророк‖ в контексте христианской культуры) // Пробле-

мы исторической поэтики. – 1998. – Т. 5. – С. 151–177. 

8. Маркс К. К критике гегелевской философии права, 1844. // Маркс 

К., Энгельс Ф. Сочинения. Изд. 2. – Т. I. – Москва: Гос. изд-во полит. 

лит., 1955. – С. 219–368. 

9. Незеленов А. Александр Сергеевич Пушкин в его поэзии. Первый 

и второй периоды жизни и деятельности (1799–1826). – Санкт-

Петербург: тип. А.С. Суворина, 1882. – С. 283–284. 

10. Непомнящий В.С. Да ведают потомки православных. Пушкин. 

Россия. Мы. – Москва: Б.и., 2001. 400 с. 

11. Старк В.П. Притча о сеятеле и тема поэта-пророка в лирике 

Пушкина // Пушкин: Исследования и материалы. – Ленинград: Ин-т рус. 

лит. (Пушкин. Дом) АН СССР, 1991. – Т. 14. – С. 51–64. 



31 

12. Чижов А.Г. «Духовной жаждою томим...» // Наука и религия. – 

1983. – № 2. – С. 54–55. 

 

« AND WITH YOUR WORD IGNITE MEN'S HEARTS»:  

SEARCH OF BIBLICAL PARALLELS 

 

© Bolshakov Alexander Dmitriyevich (2019), orcid.org/0000-0001-9451-

6830, SPIN-code: 6398-4572, PhD in Philological sciences, engineer labora-

tory assistant of department of Russian literature, Lobachevsky State Unive r-

sity of Nizhny Novgorod – National Research University (Nizhny Novgorod, 

Russia), barsikapfff-2@mail.ru 

 
The author evolves an idea of Eucharistic interpretation of the Prophet by A.S. 

Pushkin. In the paper are adduced new biblical and hymnographycal contexts, basing 

on which the author proposes a variant of interpretation of gnomic ending of the po-

em. Traditionally, the text of the verse is derived ecstatic visions of prophets Isaiah 

(Isaiah 6; 50,4–6) and Ezekiel (Ezekiel 1, 36,24–26), also single parallels is quoted 
from prophecies of Jeremiah (Jeremiah 1,9; 5,14) and Daniel (Daniel 10) etc. some 

researchers detect precedents in the Koran. Only in the late 20th century scientists and 

commentators noticed connection of Pushkin‘s work with texts of New Testament and 

Christian hymnography. Continuing interpretation by the New Testament, the author 

places high emphasis on textual текстуальным relations of the verse with Eucharistic 
hymnography. Attraction of series of new parallels permits not only to позволяет 

assert particular character of evolution of the Prophet, but also thoroughly comment 

on the most important metamorphosis – substitution of heart, which, in op inion of the 

researcher, serve as clue to comprehension of last phrase of the text. 

Keywords: A.S. Pushkin, the Prophet, winged words, krylatology (the study of 
winged words) and aphoristic, the case text, the Bible and bibleisms, hermeneutic and 

exegetic. 

 
Sources 

1. Ashukin N.S., Ashukina M.G. Krylatye slova. Literaturnye citaty. 

Obraznye vyrazheniya. – Moskva: [Hudozhestvennaya literatura], 1955. – 

663 s. 

2. Bibliya. – Kazan': B.i., 1991. – 1371 s. 

3. Bibliya. Knigi Svyashchennogo Pisaniya Vethogo i Novogo Zaveta na 

cerkovnoslavyanskom yazyke s parallel'nymi mestami. – Moskva: B.i., 2001. 

– 1688 s. 

4. Zaharova L.A., Shuvaeva A.V. Slovar' molodyozhnogo slenga (na ma-

teriale leksikona studentov Tomskogo gosudarstvennogo universiteta): 

uchebno-metodich. posobie. – Tomsk: Izdatel'skij Dom Tomskogo gosudar-

stvennogo universiteta, 2014. – 26 s. 

mailto:barsikapfff-2@mail.ru


32 

5. Mokienko V.M. Davajte govorit' pravil'no! Krylatye slova v sov-

remennom russkom yazyke: kratkij slovar'-spravochnik. – Sankt-Peterburg: 

Moskva: Akademiya, 2006. – 352 s. 

6. Ne mudrstvuya lukavo. Krylatye slova i vyrazheniya / Sost. I.S. Pig-

ulevskaya. – Moskva: Centrpoligraf, 2006. – 320 s. 

7. Pravoslavnaya ehnciklopediya. – T. XVI. – Moskva: Pravoslavnaya 

ehnciklopediya, 2007. – S. 699–703. 

8. Psaltir' sledovannaya. Reprintnoe vosproizvedenie izdaniya 1978 go-

da. V 2-h ch. – CH. I. – Moskva: izdatel'skij otdel Moskovskogo Patriarhata, 

1993. – 468 s. 

9. Psaltir' sledovannaya. Reprintnoe vosproizvedenie izdaniya 1978 go-

da. V 2-h ch. – CH. II. – Moskva: izdatel'skij otdel Moskovskogo Patriarhata, 

1993. – 565 s. 

10. Pushkin A.S. Polnoe sobranie sochinenij. V 17 t. – T. 3. – Kn. I. – M.: 

Voskresen'e, 1995. – S. 30. 

11. Russkie krylatye vyrazheniya. – Har'kov: Folio, 2009. – 224 s. 

12. Trebnik . – Sankt-Peterburg: Izdanie Svyato-Troice-Sergievoj Lavry, 

1995. – 627 s. 

13. Fomina N.E. Krylatye slova. – Har'kov: Folio, 2010. – 352 s. 

14. Chernyh P.Ya. Istoriko-ehtimologicheskij slovar' sovremennogo rus s-

kogo yazyka: V 2 t. – 3-e izd., stereotip. – Moskva: Russkij yazyk, 1999. T. 

2. A Pancir' – YAshchur. – 560 s. 

15. Shulezhkova S.G. «I zhizn', i slyozy, i lyubov'…» Proiskhozhdenie, 

znachenie, sud'ba 1500 krylatyh slov i vyrazhenij russkogo yazyka. – Mos-

kva: FLINTA, 2011. – 848 s. 

16. Enciklopedicheskij slovar' krylatyh slov i vyrazhenij: Bolee 4000 

statej / Avt.-sost. V. Serov. – Moskva: Lokid-Press, 2005. – 880 s. 

 

References 

1. Arxangel`skij A.N. «Ogn` bo est`...» // Novy`j mir. – 1994. – № 2. – 

S. 230–242. 

2. Berezkina S.V. Prorok Pushkina: sovremenny`e problemy` izucheniya 

// Russkaya literatura. – 1999. – № 2. – S. 27–42. 

3. Vaczuro V.E. «Prorok» // V.E`. Vaczuro. Zapiski kommentatora. – 

Sankt-Peterburg: Institut russkoj literatury` (Pushkinskij Dom) RAN, 1994. – 

S. 7–17. 

4. Veresaev V.V. V dvux planax. Moskva: Izdatel̀ skoe tovarishhestvo 

«Nedra», 1929. 206 s. 

5. Kotel`nikov V. A. Yazy`k Cerkvi i yazy`k literatury` // Russkaya litera-

tura. – 1995. – № 1. – S. 5–26. 



33 

6. Lenin V.I. Socializm i religiya // Lenin V.I. Poln. sobr. soch., 5 izd. – 

T. 12. – Moskva: Gos. izd-vo polit. lit., 1968. – S. 142–147. 

7. Mal`chukova T.G. Lirika Pushkina 1820-x godov v otnoshenii k 

cerkovnoslavyanskoj tradicii (k interpretacii stixotvorenij ―Vospominanie‖ i 

―Prorok‖ v kontekste xristianskoj kul̀ tury`) // Problemy` istoricheskoj 

poe`tiki. – 1998. – T. 5. – S. 151–177. 

8. Marks K. K kritike gegelevskoj filosofii prava, 1844. // Marks K., 

E`ngel̀ s F. Sochineniya. Izd. 2. – T. I. – Moskva: Gos. izd-vo polit. lit., 

1955. – S. 219–368. 

9. Nezelenov A. Aleksandr Sergeevich Pushkin v ego poe`zii. Pervy`j i 

vtoroj periody` zhizni i deyatel̀ nosti (1799–1826). Sankt-Peterburg: tip. A.S. 

Suvorina, 1882. – S. 283–284. 

10. Nepomnyashhij V.S. Da vedayut potomki pravoslavny`x. Pushkin. 

Rossiya. My`. – Moskva: B.i., 2001. 400 s. 

11. Stark V.P. Pritcha o seyatele i tema poe`ta-proroka v lirike Pushkina // 

Pushkin: Issledovaniya i materialy`. – Leningrad: In-t rus. lit. (Pushkin. Dom) 

AN SSSR, 1991. – T. 14. – S. 51–64. 

12. Chizhov A.G. «Duxovnoj zhazhdoyu tomim...» // Nauka i religiya. – 

1983. – № 2. – S. 54–55. 

Поступила в редакцию 12.01.2019 

  



34 

УДК 82 

 

ДАЛЬНЕВОСТОЧНЫЙ ТЕКСТ А.С. ПУШКИНА 

 
© Авченко Василий Олегович (2019), orcid.org/0000-0001-5697-7580, 

SPIN-код: 2297-4559, писатель, независимый исследователь (Владиво-

сток, Россия), avchenko@yandex.ru  

 
В центре внимания автора – интерес А. С. Пушкина к Дальнему Востоку и к 

проблеме его освоения русскими первопроходцами, выразившийся в нескольких 

набросках на соответствующие темы. Целью статьи является выявление причин 
обращения поэта к «камчатским» сюжетам и прояснение возможных творческих 

замыслов, связанных с разработкой темы покорения дальнего Зауралья. Мате-

риалом исследования послужили малоизученные незавершенные наброски, сде-

ланные А.С. Пушкиным в 1836-1837 гг. во время чтения труда участника Вто-

рой Камчатской экспедиции С.П. Крашенинникова «Описание земли Камчатки» 
(1755 г.). Сопоставительный анализ трех известных фрагментов («О Камчатке», 

«Камчатские дела (от 1694 до 1740 года)», «Наброски начала статьи о Камчат-

ке») показывает, что Пушкина интересовали не столько этнографические и есте-

ственнонаучные сведения о Камчатке, сколько история ее освоения казаками, 

непростые отношения между колонизаторами и коренным населением. Выбран-
ные писателем сюжеты перекликаются с двумя магистральными для него тема-

ми русской истории – с петровскими реформами и с казацкой вольницей. Сти-

листическая неоднородность исследованных набросков дает основание пола-

гать, что Пушкин намеревался написать о присоединении Камчатки к России 

как документальное, так и художественное произведения. Вероятно, столь при-
стальное внимание к Дальнему Востоку обусловлено не только интересом поэта 

к отечественной истории, но и некоторыми биографическими причинами, в том 

числе его неосуществившимся желанием посетить восточные земли. Автор де-

лает вывод о влиянии А.С. Пушкина на следующие поколения литераторов, не 

раз обращавшихся к «дальневосточной теме», которая и в настоящее время яв-
ляется весьма востребованной. 

Ключевые слова: Дальний Восток, Пушкин, Камчатка, Крашенинников, Ат-

ласов, покорение Сибири, «дальневосточный текст». 

 

Знаменитую формулировку Аполлона Григорьева, назвавшего 

Пушкина «нашим всем», можно понимать и так: Пушкин – это мат-

рица, содержащая коды всей предшествовавшей и наследующей ему 

отечественной литературы. 

Если попытаться выделить из этой многослойной матрицы глав-

ные силовые линии, относящиеся к событиям национальной исто-

рии, то мы выйдем на три большие темы: петровские реформы, пу-

mailto:avchenko@yandex.ru


35 

гачѐвское восстание и освоение дальневосточных земель. Можно 

сказать, что это главные русские идеи вообще – идея государствен-

ности (вплоть до деспотии), идея свободы (вплоть до бунта) и идея 

территориального расширения (вплоть до Америки).  

Но если отношение Пушкина к Петру I и Пугачѐву отражено в 

целом ряде его поэтических, прозаических и исторических сочине-

ний, то тема «Пушкин и Дальний Восток» остаѐтся малоисследован-

ной – как по причине периферийности самого Дальнего Востока и на 

карте России, и в сознании столичных литературоведов, так и в силу 

того, что по-настоящему заняться дальневосточной проблематикой 

Пушкин не успел. Он лишь наметил это направление в нескольких 

незавершѐнных набросках, сделанных, видимо, в последние месяцы 

или даже недели жизни. 

Как Первая Камчатская экспедиция В.И. Беринга, снаряженная в 

1725 году, стала своего рода завещанием Петра I, так невольным 

литературным завещанием Пушкина стали его наброски о Камчатке. 

Не успев лично добраться до восточных пределов империи, Пушкин 

тем не менее чѐтко наметил восточную тропу нашей словесности, 

которую позже успешно торили и обновляли, дабы она не заросла, 

Гончаров, Чехов и другие разнокалиберные литераторы вплоть до 

наших современников.  

К «дальневосточным» наброскам Пушкина, сделанным поэтом 

при чтении «Описания земли Камчатки» С. П. Крашенинникова, от-

носят три фрагмента: «О Камчатке» [Пушкин, т. 7, с. 248], «Камчат-

ские дела (от 1694 до 1740 года)» [Пушкин, т. 7, с. 256] и, наконец, 

«Наброски начала статьи о Камчатке» [Пушкин, т. 7, с. 271]. На од-

ной из этих рукописей Пушкин поставил дату — 20 января 1837 го-

да. «Семь дней до дуэли, девять дней до смерти! …Разгар трудов над 

четвѐртым томом «Современника», твѐрдое намерение писать новые 

главы для «Истории Пугачѐва», на столе груды материалов по исто-

рии Петра; денежный долг давно перевалил за сто тысяч, ненависть 

и презрение к Геккерну, Дантесу отравляют мысли и сердце. Неко-

гда, совершенно нет времени… Но Пушкин сидит и упорно делает 

выписки из толстого фолианта», – писал в 1974 году историк, пуш-

кинист Натан Эйдельман [Эйдельман, c. 59], констатируя неслучай-

ность обращения Пушкина к данной теме. 

Последний из «камчатских» отрывков был опубликован лишь в 

1933 году, на чѐм изучение данных набросков, как пишет Эйдель-



36 

ман, почти остановилось: специалисты не видели резона углубляться 

в конспект. Это ещѐ одна причина того, что об интересе Пушкина к 

Дальнему Востоку известно мало. Действительно, наброски, о кото-

рых идѐт речь, по большей части – не оригинальные пушкинские 

тексты, а выписки из вышеназванного сочинения Степана Краше-

нинникова (1711–1755). Участник Второй Камчатской экспедиции 

Витуса Беринга и Алексея Чирикова, Крашенинников исследовал 

Сибирь и Дальний Восток России в 1733–1743 гг. Его труд «Описа-

ние земли Камчатки» [Крашенинников, 1994], вышедший в 1755 го-

ду, почти сразу стал международным бестселлером. Эта весьма объ-

ѐмная книга, которую нередко называют первой русской академиче-

ской монографией, – фактически первое сочинение о российском 

Дальнем Востоке, имевшее широкий успех.  

Не только в крашенинниковские, но и в пушкинские времена у 

России ещѐ не было ни Приамурья, ни Приморья – эти территории 

вошли в состав империи лишь к середине XIX века. Российский 

Дальний Восток тогда следовало бы называть Дальним Севером: это 

была ось «Якутия – Охотоморье – Камчатка – Чукотка» – и дальше в 

Америку, через Аляску вплоть до северной Калифорнии, где в 1812 

году была основана русская крепость Росс. «О Камчатской земле 

издавна были известия, однако по большой части такие, по которым 

одно то знать можно было, что сия земля есть в свете; а какое еѐ по-

ложение, какое состояние, какие жители и прочая, о том ничего под-

линного нигде не находилось», – так Крашенинников начинает свой 

труд. К зиме 1836–37 гг., когда этой темой вплотную занялся Пуш-

кин, многое изменилось, но и тогда мало кто представлял себе от-

чѐтливо, что такое Камчатка. Этот уже достаточно давно присоеди-

нѐнный к России край ещѐ предстояло не только глубоко изучить и 

вполне освоить экономически и административно, но и осмыслить, 

прописать в пространстве русской культуры. Пушкин, к тому време-

ни уже побывавший на кавказском, черноморском, бессарабском 

фронтирах империи, в последние недели жизни занялся именно 

этим, попутно на много лет вперѐд «пропиарив» книгу Крашенинни-

кова. 

Равно интересно и то, что Пушкин выписывал из труда Краше-

нинникова, обозначая свои читательские и потенциальные авторские 

приоритеты, и то, что он добавлял от себя. В огромном труде Кра-

шенинникова – масса специальных сведений о географии, климате, 



37 

фауне, флоре, быте, языках и верованиях аборигенов, минералах и 

т.д. Пушкин выписывает топонимы, сведения об аборигенных наро-

дах, упоминает «бобров» – каланов (морская выдра), «огнедышащие 

горы» (вулканы), мифического ворона Кутха, медведей, лососей… 

Но куда больше, чем природа, этнография и прочая экзотика, Пуш-

кина интересовало освоение Камчатки русскими казаками, отноше-

ния наших «пионеров» и наших «индейцев», местная экономика. Из 

первых, «естествоиспытательских» разделов крашенинниковского 

труда Пушкин выписал сравнительно немного, в основном сконцен-

трировавшись на последней, четвѐртой части книги – «О покорении 

Камчатки, о бывших в разные времена бунтах и изменах и о нынеш-

нем состоянии российских острогов». Это говорит, во-первых, о том, 

что Пушкин внимательно дочитал пространное сочинение Краше-

нинникова до конца, во-вторых, о том, что его интересовал в первую 

очередь именно процесс присоединения нового края к России, его 

колонизации и освоения, а не география или ботаника сами по себе.   

Пушкина, в частности, занимал «Федот Кочевщик» – холмогор-

ский уроженец Федот Алексеев Попов (?–1648), вместе с Семѐном 

Дежнѐвым прошедший из Северного Ледовитого океана в Тихий и 

открывший пролив между Азией и Америкой, позже названный 

именем Беринга. Попов, первым из русских посетивший Камчатку, 

был убит коряками при попытке их объясачить (по другой версии, 

умер от цинги); Александр Сергеевич величает его Федотом I, как 

монарха. Очень интересовала Пушкина фигура «завоевателя Кам-

чатки» устюжанина Владимира Атласова (ок. 1661–1711), а также 

его последователей – тех, кто пришѐл на Камчатку утверждать рос-

сийскую власть. 

Конфликты и даже настоящие сражения между казаками и абори-

генами происходили тогда на Камчатке постоянно, о чѐм Крашенин-

ников пишет весьма подробно и в красках. Вот происходит бунт 

камчадалов, которые сожгли острог и «побили» казаков. Тогда 

власть возвращает на Камчатку попавшего было в опалу Атласова и 

велит «обид никому не чинить и противу иноземцев строгости не 

употреблять, коли можно обойтись ласкою»; однако отряд из 70 ка-

заков во главе с Иваном Таратиным, посланный Атласовым для 

наказания убийц ясачных сборщиков, был вынужден принять бой с 

воинством, состоящим из 800 камчадалов, и кровопролитие возоб-

новилось. Вооружѐнное противостояние казаков и коренных обита-



38 

телей Камчатки продолжалось достаточно долго, указывает Краше-

нинников: «Дикарей убито и потоплено столько, что Большая река 

запрудилась их трупами»; «Все казаки с женами и детьми были пе-

ререзаны»; «Все камчадалы погибли, не спаслись и те, которые сда-

лись. Ожесточенные казаки всех перекололи»… Долгая, тяжѐлая, 

кровавая история; беспощадная, но не бессмысленная. 

Камчатские сюжеты, как нетрудно заметить, сливаются с двумя 

другими ключевыми в представлении Пушкина темами русской 

национальной истории – петровской эпохой и казацкой вольницей. 

Вот взбунтовались уже сами казаки, недовольные суровостью Атла-

сова, и засадили его в казѐнку (тюрьму). В какой-то момент на Кам-

чатке собралось сразу три представителя российской власти: бежав-

ший из-под замка Владимир Атласов и вновь присланные от госуда-

ря Чириков и Миронов. Последний сразу был «зарезан от казаков», 

Чирикову дали время покаяться, после чего «бросили скованного в 

пролуб»; Атласова казаки зарезали спящим. «Так погиб камчатский 

Ермак!» – говорит о конце Атласова Пушкин, самой этой паралле-

лью с покорителем Сибири Ермаком Тимофеевичем (1532–1585) 

устанавливая для описываемых событий подобающий, по его пред-

ставлению, исторический масштаб.  

Считается, что на основе работы Крашенинникова Пушкин гото-

вил для журнала «Современник» статью о покорении Камчатки. Вот 

еѐ возможное начало, сохранившееся в бумагах поэта: «Завоевание 

Сибири постепенно совершалось. Уже все от Лены до Анадыри ре-

ки, впадающие в Ледовитое море, были открыты казаками, и дикие 

племена, живущие на их берегах или кочующие по тундрам север-

ным, были уже покорены смелыми сподвижниками Ермака. Вызва-

лись смельчаки, сквозь неимоверные препятствия и опасности 

устремлявшиеся посреди враждебных диких племѐн, приводили их 

под высокую царскую руку, налагали на их ясак и бесстрашно сели-

лись между сими в своих жалких острожках…» [Пушкин, т. 7, 

c. 272].  

Не исключено, что у Пушкина имелся замысел и художественно-

го произведения (как обращение к восстанию Емельяна Пугачѐва 

породило и документальную «Историю Пугачѐвского бунта», и ро-

ман «Капитанская дочка»). Порой его выписки из труда Крашенин-

никова о деталях камчадальского быта и местном колорите перерас-

тают в прозаические наброски: «Камчатка — страна печальная, го-



39 

ристая, влажная. Ветры почти беспрестанные обвевают еѐ. Снега не 

тают на высоких горах. Снега выпадают на 3 сажени глубины и лежат 

на ней почти 8 месяцев. Ветры и морозы убивают снега; весеннее солн-

це отражается на их гладкой поверхности и причиняет несносную боль 

глазам. Настаѐт лето. Камчатка, от наводнения освобождѐнная, являет 

скоро великую силу растительности; но в начале августа уже показыва-

ется иней и начинаются морозы» [Пушкин, т. 7, c. 252].  

Помимо неравнодушия к отечественной истории, у Пушкина 

имелись причины и личного характера для того, чтобы интересо-

ваться Дальним Востоком. Его дальний родственник Василий Ники-

тич Пушкин в 1644 году был назначен воеводой в Якутск; к месту 

новой службы прибыл из-за логистических особенностей, свой-

ственных эпохе и территории, лишь в 1646 году, после чего факти-

чески пробыл в этой должности ещѐ около трѐх лет.  

Среди лицейских близких товарищей Пушкина был Фѐдор Ма-

тюшкин, в 1820 году отправившийся на Ледовитое побережье иссле-

довать terra incognita – местность от устья Индигирки в Якутии до 

Колючинской губы на Чукотке. Писатель, чукотский классик Юрий 

Рытхэу в книге «Дорожный лексикон» приводит историю, слышан-

ную им от легендарного местного сказителя Нонно: «Дело происходи-

ло… на мысе Рыркайпий (Шмидта – В. А.)… Гостями местного, говоря 

нынешними словами, олигарха Армагиргина были русские путеше-

ственники – Фердинанд Врангель и Матюшкин» [Рытхэу, 2010, c. 346–

347]. При свете жирников – светильников, в которых горел тюлений 

жир, – хозяева и гости давили вшей. Путешественники расспрашивали 

о «загадочном острове, якобы расположенном строго на север от Рыр-

кайпия» [Рытхэу, 2010, c. 347]. Армагиргин сообщал гостям, что каж-

дую весну к этому острову летят стаи белых гусей, а зимой переправ-

ляются песцовые стаи и целые стада диких оленей; более того, там даже 

«жили люди из племени анкалинов – морских людей» [там же]. Воз-

можно, речь идѐт об острове Врангеля, о котором к тому времени рус-

ским уже было известно от нескольких путешественников, хотя на кар-

тах этот остров утвердился лишь во второй половине XIX века. По дру-

гой версии, Армагиргин рассказывал Матюшкину о не существующем 

ныне острове, который мы знаем как «Землю Санникова» из одноимѐн-

ного романа академика Владимира Обручева. Вероятно, именно к 

будущему адмиралу Матюшкину обращено пушкинское стихотво-



40 

рение «Завидую тебе, питомец моря смелый…», в котором поэт 

предлагает оставить «берега Европы обветшалой». 

Известно также, что Пушкин высоко оценил роман иркутского 

писателя Ивана Калашникова «Камчадалка».  

Были у поэта планы и самому поехать на восток. Так, историк 

Алексей Волынец приводит сведения о том, как в 1829 году Мини-

стерство иностранных дел России решило отправить на Дальний 

Восток, в том числе в Китай, большую дипломатическую и научную 

экспедицию. Еѐ глава – друг Пушкина, дипломат, востоковед, изоб-

ретатель телеграфа Павел Шиллинг, – уже внѐс Александра Сергее-

вича в число членов экспедиции, но Николай I не разрешил поэту 

(уже написавшему стихи «Поедем, я готов…», в которых упомянул 

«стену далѐкого Китая») ехать на восток [Волынец, 2016]. С Китаем 

не вышло; как знать – может, вышло бы с Камчаткой, если бы не 

Дантес? 

Когда Пушкин отправился на последнюю дуэль, на его столе 

остались лежать книга Крашенинникова и «камчатские» наброски. 

Проживи он несколько дольше – и мы, вероятно, получили бы пуш-

кинский шедевр, с которого бы могла начаться большая литература 

восточного русского фронтира. Но вышло так, что Пушкин успел 

оставить нам лишь пролог, неоконченное предисловие, которое, 

впрочем, имело определѐнное влияние на творчество последующих 

литераторов, вольно или невольно равнявшихся на Пушкина. Ну а 

поскольку сам Пушкин, как мы видим, столь серьѐзно интересовался 

Дальним Востоком, то и сегодняшним литераторам, живущим в эпо-

ху декларируемого «поворота на Восток», отнюдь не следует прене-

брегать этой огромной темой. Которая, отметим, в последние годы 

после длительного провала переживает очередной негромкий, но 

очевидный ренессанс, регулярно попадая в поле зрения столь раз-

личных современных российских авторов, как Леонид Юзефович, 

Виктор Ремизов, Эдуард Веркин, Андрей Геласимов, Александр 

Кузнецов-Тулянин, Андрей Рубанов, Михаил Тарковский, Алексей 

Коровашко и ряд других. 

 
Источники  

1. Крашенинников С.П. Описание Земли Камчатки. В 2 т. – Реприн-

тное изд. – Санкт-Петербург: Наука; Петропавловск-Камчатский: Кам-

шат, 1994.  



41 

2. Пушкин А.С. Собрание сочинений в 10 т. – Москва: Художе-

ственная литература, 1959–1962 гг.  

 

Литература 

1. Волынец А. Быль и не был // Интернет-издание ТАСС-Дальний 

Восток [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://dv.land/ 

territory/byl-i-ne-byl  

2. Рытхэу Ю.С. Дорожный лексикон. – Санкт-Петербург: Звезда, 

2010. – 516 с. 

3. Эйдельман Н.Я. «…Страна печальная, гористая, влажная» // «Во-

круг света». – 1974. – № 6. – С. 58–61.  

 

FAR EASTERN TEXT OF A.S. PUSHKIN 

 

© Avchenko Vasily Olegovich (2019), orcid.org/0000-0001-5697-7580, 

SPIN-code: 2297-4559, writer (Vladivostok, Russia), avchenko@yandex.ru  

 
In this work, the author focuses on A. S. Pushkin's interest to the Far East and to 

the problem of its development by Russian pioneers expressed in several works on 

respective topics. The purpose of the article is to identify the reasons why the poet 
keeps returning to the ―Kamchatka‖ themes and to clarify possible creative ideas re-

lated to the development of the theme of the conquest of the far Trans-Urals. The 

study was based on the materials of little-studied unfinished sketches written by A.S. 

Pushkin in 1836-1837, written while he was reading the notes of the participant of the 

Second Kamchatka Expedition S.P. Krasheninnikov called "Description of the Land 
of Kamchatka" (1755). A comparative analysis of three well-known fragments 

("About Kamchatka", "Kamchatka Affairs (from 1694 to 1740)", "Outline of the Be-

ginning of an Article about Kamchatka") shows that Pushkin was interested not so 

much in ethnographic and natural-science information about Kamchatka, as in the 

history of its development by the Cossacks, uneasy relationship between colonizers 
and indigenous people. The plots chosen by the writer have something in common 

with the two main themes of Russian history for him – the reforms of Peter the Great 

and the Cossack freemen. The stylistic heterogeneity of the sketches examined sug-

gests that Pushkin intended to write both documentary and fictional works about the 

accession of Kamchatka to Russia. Probably, such close attention to the Far East is 
caused not only by the poet‘s interest in national history but also by some biograph-

ical reasons, including his unfulfilled desire to visit the eastern lands. The author 

makes a conclusion about the influence of A.S. Pushkin for the next generation of 

writers who have repeatedly addressed the ―Far Eastern theme‖, which continues to 

remain in great demand to this day. 
Keywords: Far East, Pushkin, Kamchatka, Krasheninnikov, Atlasov, conquest of 

Siberia, ―Far Eastern text‖.  

  

https://dv.land/territory/byl-i-ne-byl
https://dv.land/territory/byl-i-ne-byl
mailto:avchenko@yandex.ru


42 

Sources 

1. Krasheninnikov S.P. Opisanie Zemli Kamchatki. V 2 t. – Reprintnoe 

izd. – Sankt-Peterburg: Nauka; Petropavlovsk-Kamchatskij: Kamshat, 1994. 

(In Russ.) 

2. Pushkin A.S. Sobranie sochinenij v 10 t. – Moskva: Hudozhestvenna-

ya literatura, 1959–1962 gg. (In Russ.) 

 

References 

1. Volynec A. Byl' i ne byl // Internet-izdanie TASS-Dal'nij Vostok. – 

Available at: https://dv.land/territory/byl-i-ne-byl. (In Russ.)   

2. Rytheu Yu.S. Dorozhnyj leksikon. – Sankt-Peterburg: Zvezda, 2010. 

(In Russ.) – 516 s. 

3. Ejdel'man N.Ya. «…Strana pechal'naya, goristaya, vlazhnaya» // 

«Vokrug sveta». – 1974. – №6. – S. 58–61. (In Russ.)  

 

Поступила в редакцию 15.01.2019 

  

https://dv.land/territory/byl-i-ne-byl


43 

ИНТЕРПРЕТАЦИИ 

INTERPRETATIONS 
 

 

УДК 82.0 

 

М.Ю. ЛЕРМОНТОВ И А.П. СУМАРОКОВ:  

ВОЗМОЖНЫЕ СБЛИЖЕНИЯ 

 
© Юхнова Ирина Сергеевна (2019), orcid.org/0000-0003-2835-3070, 

SPIN-код: 3299-6410, доктор филологических наук, профессор, Нацио-

нальный исследовательский Нижегородский государственный универ-

ситет им. Н.И. Лобачевского (Нижний Новгород, Россия), yuhno-

va@flf.unn.ru 

 
В статье раскрывается один из аспектов проблемы «Лермонтов и класси-

цизм», которая относится к разряду неизученных. Предметом исследования 

стали возможные точки сближения художественных систем А.П. Сумарокова и 

М.Ю. Лермонтова. Целью статьи является обнаружение и анализ фактов, свиде-

тельствующих о прямом или опосредованном восприятии М.Ю. Лермонтовым 
идей, образов, мотивов, особенностей поэтической организации произведений 

А.П. Сумарокова. Исследователи называют две возможные параллели между 

творчеством Лермонтова и сумароковской традицией: первая связана с попыт-

ками писателей воспроизвести метрику народной поэзии, вторая – с обращени-

ем к форме диалога Поэта с неким собеседником. В стихотворении Лермонтова 
«Журналист, читатель и писатель» данная форма позволяет выявить созвучие 

авторского понимания предназначения поэта и поэтического Слова, которое 

должно активно воздействовать на общество и сознание человека, позиции Су-

марокова, выраженной в стихотворении «Пиит и Друг его». Применяя методы 

сопоставительного, сравнительно-исторического и транстекстуального анализа, 
автор обнаруживает также ряд иных «схождений» двух художественных систем. 

Во-первых, к ним относится интерес к гамлетовской теме. Во-вторых, смысло-

вая близость интерпретаций образа волны и «морской темы». Высказывается 

предположение, что опосредованным источником стихотворения «Волны и лю-

ди» для Лермонтова могла стать миниатюра Сумарокова «Море и вечность».  
Разрушая классицистическую трактовку  образа моря и связанных с ним рек, 

А.П. Сумароков находит в нем символ вечности, устанавливает сходство между 

течением волн и однонаправленным движением человеческой жизни. 

М.Ю. Лермонтов, отказываясь от идеи направленного движения и проводя от-

сутствующую у Сумарокова параллель  между холодом волн и холодом челове-
ческих душ, тем не менее обращается к тому же мотиву быстротечности жизни 

и неизбежности смерти. Таким образом, в тексте стихотворения «Волны и лю-

mailto:yuhnova@flf.unn.ru
mailto:yuhnova@flf.unn.ru


44 

ди» М.Ю. Лермонтова проступает текст миниатюры А.П. Сумарокова, что мо-
жет быть новым значимым свидетельством диалогической связи творчества 

двух поэтов. 

Ключевые слова: А.П. Сумароков, М.Ю. Лермонтов, классицизм, морская 

тема, «Журналист, читатель и писатель», «Волны и люди». 

 

Проблема «Лермонтов и классицизм» не получила в науке сколь-

нибудь серьезного освещения. Как правило, творческое становление 

Лермонтова связывают с эстетикой романтизма, при этом из ряда 

возможных влияний изымается литература предшествующего века. 

Общепринятую точку зрения на эту проблему еще в середине про-

шлого века сформулировал Б.В. Нейман, его позиция и обрела ста-

тус аксиомы. Он пишет: «Несмотря на то, что Лермонтов в течение 

ряда лет учился у классицистов Мерзлякова, Раича, Победоносцева, 

классицизм не оказал сколько-нибудь серьезного влияния на его 

творчество» [Нейман, 1941, с. 429]. Серьезного, возможно, и не ока-

зал, но все же некий диалог с традицией классицизма был, и его 

нельзя игнорировать. Тем более что в последующих рассуждениях 

Б.В. Неймана обнаруживается некое противоречие, так как он ука-

зывает, что у Лермонтова встречаются цитаты из М.В.  Ломоносова 

(в поэме «Корсар»), С.Е Раича (в поэме «Демон»), а в ранних стихах 

он находит «значительный пласт античных образов и мифологиче-

ских реминисценций, которые столь же легко отнести к «неокласси-

цизму» Батюшкова и юного Пушкина, как и к отзвукам собственно 

XVIII века» [Нейман, 1941, с. 430]. 

И хотя мы знаем, какими были творческие предпочтения Лер-

монтова, ранние стихотворные опыты поэта свидетельствуют о том, 

что некоторые из них создавались с ориентацией на нормативную 

эстетику. В частности, стихотворение «Пан», имеющее подзаголовок 

«В древнем роде». Б.В. Нейман называет еще ряд стихотворений, в 

том числе и не дошедших до нас, в которых усматривает «отзвуки 

XVIII века»: «Геркулес и Помпей», «Пан». 

Мы попробуем указать на эти возможные «отзвуки», связанные с 

творчеством Сумарокова. При этом сразу стоит оговориться, что 

прямых свидетельств, высказываний Лермонтова о творчестве 

А.П. Сумарокова нет. В частотном слове поэта зафиксировано лишь 

два словоупотребления фамилии «Сумароков», и речь идет не об 

Александре Петровиче, а его племяннике – Павле Сумарокове, авто-

ре «Путешествия по всему Крыму и Бессарабии в 1799 году». 



45 

Более того, к тому времени, когда Лермонтов пришел в литерату-

ру, по словам П.А. Вяземского, «творения Сумарокова более упоми-

наются или поминаются, чем читаются <…>. Везде, где он был 

только автор и поэт, он едва ли пережил себя, за весьма немногими 

исключениями…» [Вяземский, 1984, с. 113]. Вместе с тем так или 

иначе Сумароков в литературе присутствовал. Достаточно вспом-

нить «Капитанскую дочку» Пушкина. Упоминание о том, что лите-

ратурные опыты Гринѐва «похвалял» Сумароков, вызывало вполне 

определенный ряд ассоциаций у читателя, и вряд ли не было замече-

но Лермонтовым. 

Поэтому даже если у нас нет фактов прямого восприятия Лер-

монтовым произведений Сумарокова, это не значит, что восприятия 

не было вообще. Мотивы, формы, идеи Сумарокова могли быть вос-

приняты «через посредников». В литературе это происходит часто. 

Один из самых ярких примеров – бытование оды Горация «К Мель-

помене». В 2017 году в Нижегородском Арсенале был осуществлен 

литературный проект, когда современным поэтам предложили напи-

сать свой вариант оды Горация. И только два опыта оказались ори-

ентированы на текст древнеримского поэта, все остальные – на пуш-

кинский «Exegi monumentum» [Прощин, 2018]. С чем-то подобным, 

вероятно, мы имеем дело и в данном случае.  

На какие параллели, возможные схождения с сумароковской тра-

дицией в творчестве Лермонтова указывают исследователи? Они 

выделяют только два момента. 

Первый связан с метрикой. М.Ю. Лермонтова называют в ряду 

тех поэтов, которые продолжают попытки А.П. Сумарокова «рекон-

струировать народный тонический стих» [Вишневский, 1981, с. 544]. 

И, кроме «Песни про купца Калашникова», называют «ряд менее 

удачных опытов в этом роде: «Воля», «Желтый лист о стебель бьет-

ся», «Как по вольной волюшке» и др.» [Вишневский, 1981, с. 544]. 

Второй – это развитие Лермонтовым формы диалога поэта с 

неким собеседником, которую ввел в русскую литературу именно 

А.П. Сумароков. Как правило, в комментариях к стихотворению Су-

марокова «Пиит и Друг его» указывают, что к подобной форме об-

ращались крупнейшие поэты XIX в.: А.С. Пушкин, М.Ю. Лермон-

тов, Н.А. Некрасов. Однако не исключено, что форма, вероятнее все-

го, воспринята Лермонтовым от Пушкина. А сам диалог у Лермон-

това приобретает свои специфические черты. 



46 

В стихотворении Сумарокова в диалоге участвуют двое, и между 

собеседниками-оппонентами существуют отношения особого рода – 

это отношения дружбы. Импульс к диалогу исходит от Друга, кото-

рый, заметив признаки вдохновения в облике Пиита, первым обра-

щается к нему, и в его словах звучит заинтересованность в том, на 

что направлен творческий порыв поэта. Важно, что Друг не только 

безошибочно опознает момент творчества, но и называет те призна-

ки, по которым он это делает: «Во упражнении расхаживая здесь, // 

Вперил, конечно, ты в трагедию ум весь. // В очах, во всем лице те-

перь твоем премена. // И ясно, что сей час с тобою Мельпомена» 

[Сумароков, 1957, с. 186]. 

По сути, в этой реплике Друга воспроизведен тот набор внешних 

признаков вдохновения, которые впоследствии превратятся в лите-

ратурный штамп: это активное бесцельное движение, отгорожен-

ность от внешнего мира, уход в себя, особые взгляд и выражение 

лица. Кроме того, момент творчества воспринимается как встреча с 

Музой (в данном случае – с Мельпоменой). 

В стихотворении намечается мотив неоправдавшихся надежд чи-

тателя, так как ни один из жанров, которого ожидает Друг (эклога, 

«жалостная драма»), не увлекает поэта, который откликается на то, 

чему является свидетелем; его сатира проистекает «из жизни» и вос-

принимается поэтом как единственно возможный для него в настоя-

щий момент жанр, в то время как для Друга это жанр опасный.  

Диалог строится как предостережения Друга, предупреждающего 

Пиита о тех последствиях, которые вызовет его сатира, а это месть, 

коварство противника. Слова Друга – голос разума. Позиция поэта 

иная – это активное воздействие на общество, даже вопреки воз-

можным негативным для него последствиям: «А я невежества и 

плутней не боюсь, // Против прямых людей почтение храня; // Неве-

жи как хотят пуская бранят меня, // Их тесто никогда в сатиру не 

закиснет, // И брань ни у кого на вороте не виснет» [Сумароков, 

1957, с. 187]. 

Характерно, что в контексте всего стихотворения и слова Друга 

также могут восприниматься как способ сатирического изображения 

русской действительности, но не в форме прямого обличения поро-

ков, а в форме косвенной: в них обрисовано положение дел в России 

и семейные злоключения Пиита не менее ярко, чем в инвективах 

Пиита о московской публике или его врагах. А вера Пиита в то, что 



47 

его защитит «русская Паллада» – Екатерина, вообще представляется 

иллюзорной.  

Так в стихотворении сошлись две позиции: человека, который 

живет в существующих обстоятельствах, подстраивается под них, и 

борца, бичующего пороки. Последнее слово в этом диалоге остается 

за Пиитом, но читателю очевидна не только его гражданская пози-

ция, но и положение одинокого борца. 

Традицию диалога развивает и Пушкин. Но в отличие от Сумаро-

кова он уже в названии указывает на диалогическую природу стихо-

творения – «Разговор книгопродавца с поэтом». И это принципиаль-

но. Примечательно, что если в названии Сумарокова в акцентную 

(первую) позицию вынесен Пиит, то у Пушкина иначе: книгопрода-

вец и инициатор разговора, и его целеполагатель, и манипулятор, 

который достигает своей цели силой убеждений. Характерно, что 

если у Сумарокова Другу не удается разубедить Пиита, то у Пушки-

на Книгопродавец достигает своей цели, а Поэт переходит на вполне 

будничную прозу. 

Важно и такое смещение в диалоге. Если сумароковский Пиит 

разъяснял свою позицию Другу, то в пушкинском разговоре сходят-

ся полярности: вдохновенный поэт и торгаш. Для одного творчество 

– смысл и цель существования, для другого – «одна забава». Для 

поэта рождение стихотворения – это труд, для его собеседника – не-

обременительное занятие, в результате которого появляется то, что 

имеет цену. Именно книгопродавцу принадлежат трезвые оценки 

времени, в котором он живет («Наш век – торгаш»), и способ разре-

шения вечной дилеммы («Не продается вдохновенье, // Но можно 

рукопись продать»). 

Стихотворение Лермонтова так же, как и два предыдущих, стро-

ится как драматическая сцена, только у Лермонтова это еще подчер-

кивается и введением ремарки, рисующей место действия, обозна-

чающей мизансцену: «Комната писателя; опущенные шторы. Он 

сидит в больших креслах перед камином. Читатель с сигарой, стоит 

спиной к камину. Журналист входит». Как видим, кабинет писателя 

закрыт, отгорожен от мира. И такая отгороженность усиливается 

образом медвежьей берлоги, который появляется в эпиграфе: «По-

эты похожи на медведей, которые кормятся тем, что сосут свою ла-

пу. Неизданное». 



48 

В сцене участвуют три собеседника. И позиции здесь иные – спо-

рят, полемизируют между собой Журналист и Читатель, а писатель 

пребывает в глубоком кризисе, он задается вопросом: «О чем пи-

сать?», который пунктиром (трижды) проходит через его монологи. 

Как замечает Д.Е. Максимов, «в стихотворении «Журналист, чита-

тель и писатель» в заключительном монологе высказывается мучи-

тельное гамлетовское сомнение в этическом праве поэта на поэзию – 

сомнение совести» [Максимов, 1964, с. 95]. 

Если герой Сумарокова точно знал, на что должно быть направ-

лено его перо, четко формулировал свою позицию борца, то лермон-

товский герой утратил этот дух, он пребывает в духовном и творче-

ском кризисе. Д.Е. Максимов так определял идею стихотворения: 

«Лермонтов хочет, чтобы поэт «проснулся», вспомнил о своей граж-

данской пророческой миссии («Поэт»), и вместе с тем не видит ре-

ального пути к ее успешному выполнению» [Максимов, 1964, с. 93–

94].  

Таким образом, лермонтовский поэт иначе выстраивает свои от-

ношения с социумом («толпой»). Он отказывается от прямого воз-

действия на нее, уходит в молчание, так как утратил веру в то, что 

его творение найдет тот отклик у людей, на который рассчитывает 

поэт, будет понято обществом. Вопрос : «О чем писать?», как мы от-

метили выше, проходит сквозной линией через монолог поэта, одна-

ко он отражает не только кризис тем и жанров, не только не невоз-

можность самовыражения, но и неспособность толпы, читателя, кри-

тика («журналиста») понять тот посыл, тот внутренний порыв, кото-

рый лежит у истоков любого творения. И такой уход в свой мир, в 

духовное одиночество, кризис в общении поэта со своим читателем 

(не с тем единственным, верным читателем, который ждет творений 

своего кумира, а читателем как некоей обезличенной массой) вписы-

вается в лермонтовское понимание современного положения поэта. 

О.В. Зырянов, анализируя смысл стихотворения «Пророк», отмечает, 

что Лермонтов развивает в нем ситуацию «Пророк в миру», которая 

«актуализирует проблему социальной коммуникации, драматиче-

скую природу диалога и диалогические интенции лирического со-

знания» [Зырянов, 2013, с. 47]. Как показывает исследователь, рас-

сматривая в стихотворении библейские аллюзии, «Лермонтову важ-

но показать, что истина рождается не в конфронтации, а в диалоге, 

что высшая мудрость, достойная пророка нового времени, состоит 



49 

не в запальчивости индивидуализма, а в умении расслышать другого 

и тем самым откорректировать собственную позицию. Вина за тра-

гический конфликт возлагается в таком случае сразу же на обе сто-

роны: и на поэта-пророка, и на безумную, самолюбивую толпу-

чернь» [Зырянов, 2013, с. 51].  

И хотя в целом понимание предназначения поэта и смысла поэ-

тического творчества у Лермонтова оказывается созвучным позиции 

А.П. Сумарокова – они оба считают, что Слово должно активно воз-

действовать на общество и способно влиять на сознание человека, – 

в этом стихотворении его Поэт, скорее, высказывает мысли сумаро-

ковского Друга, чем Пиита. 

Вот, собственно, и все указания на связь двух художественных 

систем: лермонтовской и сумароковской, которые можно найти в 

научной литературе. Вместе с тем для нас очевидны и некоторые 

иные «схождения». 

Прежде всего, это интерес к гамлетовской теме. Известно, что 

именно А.П. Сумароков первым в русской литературе обращается к 

трагедии Шекспира. Его интерпретация пьесы, бесконечно далекая 

от первоисточника, имела счастливую театральную судьбу в России. 

Конечно, Лермонтов знакомится с шекспировским произведением не 

по сумароковскому переложению – он читает первоисточник. Но 

традиция восприятия «Гамлета» в России идет именно от Сумароко-

ва [Захаров, 2008; Амелин, 2003]. Не исключено, что первый рус-

ский вариант «Гамлета» знали в Тарханах, так как известно, что дед 

поэта М.В. Арсеньев увлекался театром, ставил домашние спектак-

ли. Согласно семейному преданию, он умер во время постановки 

шекспировской пьесы в новогоднюю ночь 1810 года, а исполнял в 

ней роль могильщика. 

Гораздо интереснее другая перекличка, и связана она с тем, как 

представлен образ волны в двух стихотворениях: Сумарокова «Море 

и вечность» (1759) и Лермонтова «Волны и люди» (около 1830-

1831).  

Надо заметить, что «морская тема» и для русского классицизма, и 

для русского романтизма имела особое значение. А. Иваницкий от-

мечает, что в отечественной традиции (в том числе и у Сумарокова) 

значение этого образа связано с покорением Петром моря. При этом 

«прагматика морской экспансии в оде связала моря в один образно-

смысловой узел с ведущими к ним реками» [Иваницкий, 2011, с. 



50 

116]. В свете наших рассуждений особое значение имеют следую-

щие наблюдения ученого: «…именно реки лежат в центре прослав-

ляемого одой рукотворного переустройства Натуры. По воле монар-

ха они текут вспять от морей, вглубь страны, меняя фундаменталь-

ные отношения моря и тверди» [Иваницкий, 2011, с. 116]. «Руко-

творная перемена (разворот) рек дает новые основания для олице-

творения морской и речной воды, текущей навстречу царице уже по 

собственной воле <…> Фактически моря вслед за реками разворачи-

вают и свой путь, и свою роль. Они больше не «питаются» впадаю-

щими в них реками, но несут их в центр страны, питая ее и царицу. 

Подобно рекам, навстречу монарху «текут» подданные» [Иваниц-

кий, 2011, с. 116]. Все эти смыслы не раз воссоздавались в русской 

литературе XVIII века, и прежде всего в жанре оды
4
.  

На этом фоне интересна сумароковская миниатюра «Море и веч-

ность», в которой появляется тот же образ моря и впадающей в него 

реки, но только существенно переосмысленный. Сумароков «воз-

вращает» реке ее природное течение (к морю, а не от него) и тем 

самым разрушает классицистическую трактовку. 
 

МОРЕ И ВЕЧНОСТЬ  

Впадете вскоре, 

О невские струи, в пространное вы море, 

Пройдете навсегда, 

Не возвратитеся из моря никогда, –  

Так наши к вечности судьбина дни преводит, 

И так оттоле жизнь обратно не приходит. 

                                            <1759> 

Стихотворение «Море и вечность» впервые было напечатано в 

«Трудолюбивой пчеле» в августе 1759 года. Что оно собой пред-

ставляет? Своего рода зарисовку с натуры. Лирический герой 

наблюдает впадение «невских струй» в море и, обращаясь к ним, 

находит аналогию с жизнью человека, тем самым выводит универ-

сальный закон: жизнь человека быстротечна, человек уходит в веч-

ность, не оставляя ничего после себя. По сути, перед нами миниатю-

ра, которую можно назвать сумароковским «реквиемом», и она сто-

ит у истоков целого ряда аналогичных произведений, в такой лако-

                                                                 
4 Б.В. Нейман в свое время указал, что у М.В. Ломоносова М.Ю. Лермонтов 

воспринял именно символику моря, поэтому мы обращаемся к работе, в которой 

рассмотрен образ моря в художественной картине мира М.В. Ломоносова. 



51 

ничной форме выражающих мысль о конечности человеческой жиз-

ни.  

Двухчастность задана уже названием, а затем реализуется в ком-

позиции стихотворения, в котором всего 6 строк: первые четыре ри-

суют мир природы, последние две представляют собой умозаключе-

ние (переход, когда из наблюдения рождается умозаключение / сен-

тенция, осуществляется словом «так»). При этом Сумароков чередо-

ванием коротких и длинных строк (5/13; 6/12) ритмически передает 

движение волн. И важным становится тот факт, что море и река по-

казаны в их обычном – спокойном – состоянии, а не как наводнение, 

разбушевавшаяся стихия
5
. Поэтому у Сумарокова нет оснований для 

реализации идеи покорения, которая была характерна для оды. Он 

наблюдает за естественным, спокойным состоянием природы и те-

чением жизни, когда малое переходит в большое и растворяется в 

нем, а потому лирический герой не испытывает смятения и страха, 

которые были бы неизбежны при изображении кризисных проявле-

ний природы. Море в его спокойном состоянии становится образом-

символом вечности, той бытийной сущности, из которой приходит 

человек в мир и в которую уходит. 

Этот же мотив быстротечности жизни, неизбежности смерти по-

является в раннем стихотворении Лермонтова «Волны и люди»: 
 

Волны катятся одна за другою 

        С плеском и шумом глухим; 

Люди проходят ничтожной толпою 

        Также один за другим. 
 

Волнам их неволя и холод дороже 

        Знойных полудня лучей; 

Люди хотят иметь души… И что же? 

        Души в них волн холодней! 
  

Это стихотворение датируют 1830–1831 годом (это время обуче-

ния поэта в Московском университете), а комментируют таким об-

разом: «В нем отразилась пессимистическая настроенность, харак-

терная для его ранней филос. лирики. Осн. мотив стих., часто встре-

чавшийся у Л. в этот период, – сопоставление мира природы и чело-

                                                                 
5 Крупные наводнения в Санкт-Петербурге были в 1752, 1756 гг. 



52 

веческого общества; его бездушию и ничтожеству автор дает резко 

отрицат. характеристику. В стих. использован прием тематич. па-

раллелизма, неоправданно нарушенный в 7-8-й строках (что указы-

вает на еще недостаточно искусное владение стихом» [Назарова, 

1981, с. 91]. 

В отличие от сумароковского стихотворения, здесь нет направ-

ленного движения – движения волн («невских струй») в море. У 

Лермонтова череда волн уходит в никуда, в небытие (отсюда ощу-

щение бессмысленности жизни, бесполезности движения безликой 

толпы)
6
. А образ движущихся в вечность волн получает новые кон-

нотации, так как в стихотворении появляется вторая часть, в которой 

речь идет о душе человеческой, которая «волн холодней». 

Д.Н. Жаткин и Т.А. Яшина указывают, что претекстом лермон-

товского произведения является философское стихотворение A Re-

flection at Sea Томаса Мура, которое чаще всего переводят как «От-

ражение в море», входящее в юношеский цикл поэта. Исследователи 

пишут: «Несмотря на то что первый перевод A Reflection at Sea по-

явился только в 1870-е гг., это произведение было знакомо в ориги-

нале раннему М.Ю. Лермонтову, который на рубеже 1820–1830-х гг. 

активно интересовался творчеством Дж.-Г. Байрона и поэтов его 

окружения, в том числе и Томаса Мура. В стихотворении «Волны и 

люди» (1830 или 1831) М.Ю. Лермонтов отчасти переосмыслил тему 

английского оригинала, сохранив в изначальном виде параллель 

между человеком и волной и мысль о быстротечности земного бы-

тия» [Жаткин, 2011, с. 381]. 

И это последнее замечание оказывается очень существенным. 

Как видим, по сути, у М.Ю. Лермонтова от стихотворения Мура 

остается только «параллель между человеком и волной и мысль о 

быстротечности земного бытия» [Жаткин, 2011, с. 381], то есть то, 

что есть и в стихотворении Сумарокова. Что же остается нереализо-

ванным? Тема. Призыв Мура любоваться волнами, впадающими в 

море. Лунный пейзаж. И самое главное – все, кто когда-либо пере-

водил это стихотворение, стремились передать, как «романтическая 

устремленность, приподнятость разрешается в абсолютную цель-

ность, где бесследно исчезают любые диссонансы, душевным или 

                                                                 
6 Подробнее об образе волн и речном топосе у М.Ю. Лермонтова см. статьи 

И.С. Юхновой [Юхнова, 2018], Г.В. Москвина [Москвин, 2018], А. Молнар 

[Молнар, 2016], И.Н. Кошелевой [Кошелева, 2009] и др. 



53 

житейским треволнениям противопоставлено состояние умиротво-

ренности и гармонии всего сущего» [Жаткин, 2011, с. 381]. То есть 

то, чего нет в стихотворении Лермонтова. Иную идею выражает и 

двухчастная структура. В стихотворении Мура: «Прилив душевного 

волнения, подобно приливу волны, оказывается способен сконцен-

трировать в себе все многообразие проявлений окружающего бытия, 

всю гамму противоречивых чувств и настроений» [Жаткин, 2011, 

с. 381]. У Лермонтова вторая часть только усиливает чувство безна-

дежности и холодности. 

Таким образом, можно высказать осторожное предположение, 

что М.Ю.Лермонтов знал стихотворение Сумарокова и, даже если 

толчком к созданию стихотворения «Волны и люди» и стало чтение 

Т. Мура, то проступал в нем иной текст, текст другого автора. Веро-

ятно, именно потому, что слишком несхожи стихотворения Мура и 

Лермонтова, составители «Лермонтовской энциклопедии» (1981)  и 

не посчитали возможным указывать на их связь в своем издании. А 

образ волны еще не раз появится в произведениях Лермонтова, ста-

нет одним из самых частотных и многозначных. 

 
Источники  

1. Сумароков А.П. Избранные произведения. – Л.: Советский писа-

тель, 1957. – 608 с. 

Литература 

1. Амелин М. Александр Сумароков – Гамлет // Новая Юность. – 

2003. – № 4 (61) [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

http://magazines.russ.ru/nov_yun/2003/4/amel.html (дата обращения: 

24.12.1018). 

2. Вишневский К.Д. Стихосложение // Лермонтовская энциклопе-
дия. – Москва: Советская энциклопедия, 1981. – С. 541–549. 

3. Вяземский П.А. О Сумарокове // Вяземский П. А. Эстетика и ли-
тературная критика / Сост., вступ. статья и коммент. Л. В. Дерюгиной. 

Москва: Искусство, 1984. – С. 113–118. 

4. Жаткин Д.Н., Яшина Т.А. Juvenile Poems Томаса Мура в России: 

традиции и переводы // Вестник Нижегородского университета им. Н.И. 

Лобачевского. – 2011. – № 1. – С. 375–382.  

5. Захаров В.Н. Сумароков и Шекспир // Знание. Понимание. Уме-

ние. – 2008. – № 5 [Электронный ресурс]. – Режим доступа: 

http://www.zpu-journal.ru/e-

http://magazines.russ.ru/nov_yun/2003/4/amel.html
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2008/5/Zakharov_Sumarokov&Shakespeare/


54 

zpu/2008/5/Zakharov_Sumarokov&Shakespeare/ (дата обращения: 

24.12.2018). 

6. Зырянов О.В. Еще раз о лермонтовском «Пророке» (К проблеме 

кластерного подхода к лирическому интертексту) // Уральский филоло-

гический вестник. Серия: Русская классика: динамика художественных 

систем. – 2013. – № 1. – С. 40–53.  

7. Иваницкий А.И. Море в поэтической модели мира М.В. Ломоно-

сова (к вопросу о феномене барочного классицизма) // Известия Волго-

градского государственного педагогического университета. – 2011. – 

№ 5 (59). – С. 115–118. 

8. Кошелева И.Н. Мифология природы в поэзии В.А. Жуковского и 

М.Ю. Лермонтова // Мир науки, культуры, образования. – 2009. – № 6 

(18). – С. 82–84. 

9. Максимов Д.Е. Поэзия Лермонтова. – Москва; Лениград: Наука, 

1964. – 266 с.  

10. Молнар А. Метафора «вода – женщина» у Лермонтова и Гонча-

рова в аспекте языковой креативности // Труды института русского язы-

ка им. В.В. Виноградова. – 2016. – Т. 7. – № 7. – С. 382–393. 

11. Москвин Г.В. Интерпретация феномена ундины в творчестве 

Фридриха де ла Мотт Фуке (повесть «Ундина»), В.А. Жуковского (сти-

хотворный перевод повести «Ундина»), М.Ю. Лермонтова (повесть 

«Тамань») // Вестник Нижегородского университета им. Н.И. Лобачев-

ского. – 2018. – № 2. – С. 252–257. 

12. Назарова Л.Н. «Волны и люди» //Лермонтовская энциклопедия. – 

М.: Советская энциклопедия, 1981. – С. 91. 

13. Нейман Б.В. Русские литературные влияния в творчестве Лер-
монтова // Жизнь и творчество М. Ю. Лермонтова: Исследования и ма-

териалы: Сборник первый. – Москва: ОГИЗ; Гос. изд-во худож. лит., 

1941. – С. 422–465.  

14. Прощин Е.Е. Опыт рецепции классического «Памятника»: по 

страницам современной поэтической антологии // Болдинские чтения 

2018. – Нижний Новгород: изд-во ННГУ им. Н.И. Лобачевского, 2018. – 

С. 188–191. 

15. Юхнова И.С. Речной топос в творчестве М.Ю. Лермонтова / / Мир 

науки, культуры, образования. – 2018. – № 1. – С. 448–449. 

 

  

http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2008/5/Zakharov_Sumarokov&Shakespeare/


55 

M.Yu. LERMONTOV AND A.P. SUMAROKOV:  

POSSIBLE CONVERGENCIES 

 

© Yuhnova Irina Sergeevna (2019), Doctor of Philology, professor, Loba-

chevsky State University of Nizhny Novgorod (Nizhny Novgorod, Russia), 

yuhnova@flf.unn.ru 

 
The article reveals one of the aspects of the ―Lermontov and Classicism‖ problem, 

which to this day remains in the unexplored category. The subject of the study is the 

possible points of convergence of the artistic systems of A.P. Sumarokov and M.Yu. 

Lermontov. The purpose of the article is to identify and analyze facts that indicate the 

direct or indirect perception by M. Yu. Lermontov of ideas, images, motives, features 

of the poetic organization of works by A.P. Sumarokov. Scholars name two possible 
parallels between Lermontov‘s work and Sumarokov‘s tradition: the first is connected 

with the attempts of writers to reproduce the metrics of folk poetry, the second – with 

the appeal to the form of the Poet‘s dialogue with an unidentified interlocutor. In 

Lermontov's poem ―Journalist, reader, and writer‖ this form allows readers to identify 

the consonance of the author‘s understanding of the poet‘s purpose and the poetic 
Word, which should actively influence the society and human consciousness, with 

Sumarokov‘s position expressed in the poem ―Piit and His Friend‖. Using the meth-

ods of comparative, comparative historical and transtextual analysis, the author also 

discovers a number of other ―convergences‖ of the two artistic systems. First, it is 

their interest in the Hamlet theme. Second, their semantic closeness of interpretations 
of the image of the wave and the "marine theme". It is suggested that the indirect 

source of the poem ―Waves and People‖ for Lermontov could be Sumarokov‘s minia-

ture ―Sea and Eternity‖. Destroying the classic interpretation of the image of the sea 

and its associated rivers, A.P. Sumarokov finds it as a symbol of eternity, establishing 

a similarity between the flow of waves and the unidirectional movement of human 
life. M.Yu. Lermontov, refusing the idea of directional movement and drawing the 

parallel between the coldness of the waves and the coldness of human souls, which 

Sumarokov lacks, nevertheless addresses the same motive for the transience of life 

and the inevitability of death. Thus, in the text of the poem "Waves and People" by M. 

Yu. Lermontov's text we can see the emergence of miniatures by A.P. Sumarokov, 
which may serve as new significant evidence of the dialogical connection between the 

two poets. 

Keywords: A.P. Sumarokov, M.Yu. Lermontov, classicism, marine theme, ―Jour-

nalist, reader and writer‖, ―Waves and people‖.  

 
Sources 

1. Sumarokov A.P. Izbrannye proizvedeniya. – L.: Sovetskij pisatel', 

1957. – 608 s. (In Russ.)  

  

mailto:yuhnova@flf.unn.ru


56 

References 

1. Amelin M. Aleksandr Sumarokov – Gamlet // Novaya Yunost'. – 2003. 

– №4 (61). – Available at: http://magazines.russ.ru/nov_ 

yun/2003/4/amel.html (data obrashcheniya: 24.12.1018). (In Russ.)   

2. Vishnevskij K.D. Stihoslozhenie // Lermontovskaya ehnciklopediya. – 

Moskva: Sovetskaya ehnciklopediya, 1981. – S. 541–549. (In Russ.)   

3. Vyazemskij P.A. O Sumarokove // Vyazemskij P. A. Estetika i liter-

aturnaya kritika / Sost., vstup. stat'ya i komment. L. V. Deryuginoj. Moskva: 

Iskusstvo, 1984. – S. 113–118. (In Russ.)   

4. Zhatkin D.N., Yаshina T.A. Juvenile Poems Tomasa Mura v Rossii: 

tradicii i perevody // Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. Lob a-

chevskogo. – 2011. – № 1. – S. 375–382. (In Russ.)   

5. Zaharov V.N. Sumarokov i Shekspir // Znanie. Ponimanie. Umenie. – 

2008. – № 5. – Available at: http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2008/5/ 

Zakharov_Sumarokov&Shakespeare/ (data obrashcheniya: 24.12.2018). (In 

Russ.)   

6. Zyryanov O.V. Eshche raz o lermontovskom «Proroke» (K probleme 

klasternogo podhoda k liricheskomu intertekstu) // Ural'skij filologicheskij 

vestnik. Seriya: Russkaya klassika: dinamika hudozhestvennyh sistem. – 

2013. – № 1. – S. 40-53. (In Russ.)   

7. Ivanickij A.I. More v poehticheskoj modeli mira M.V. Lomonosova  

(k voprosu o fenomene barochnogo klassicizma) // Izvestiya Volgogradskogo 

gosudarstvennogo pedagogicheskogo univers iteta. – 2011. – № 5 (59). – 

S. 115–118. (In Russ.)   

8. Kosheleva I.N. Mifologiya prirody v poehzii V.A. Zhukovskogo 

i M.Yu. Lermontova // Mir nauki, kul'tury, obrazovaniya. – 2009. – № 6 (18). 

– S. 82-84. (In Russ.)   

9. Maksimov D.E. Poehziya Lermontova. – Moskva; Lenigrad: Nauka, 

1964. – 266 s. (In Russ.)   

10. Molnar A. Metafora «voda – zhenshchina» u Lermontova i Goncha-

rova v aspekte yazykovoj kreativnosti // Trudy instituta russkogo yazyka im. 

V.V. Vinogradova. – 2016. – T. 7. – № 7. – S. 382–393. (In Russ.)   

11. Moskvin G.V. Interpretaciya fenomena undiny v tvorchestve Fridriha 

de la Mott Fuke (poves t' «Undina»), V.A. Zhukovskogo (stihotvornyj 

perevod povesti «Undina»), M.Yu. Lermontova (povest' «Taman'») // Ves t-

nik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. Lobachevskogo. – 2018. – № 2. – 

S. 252–257. (In Russ.)   

12. Nazarova L.N. «Volny i lyudi» //Lermontovskaya ehnciklopediya. – 

M.: Sovetskaya ehnciklopediya, 1981. – S. 91. (In Russ.)   

http://magazines.russ.ru/nov_yun/2003/4/amel.html
http://magazines.russ.ru/nov_yun/2003/4/amel.html
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2008/5/Zakharov_Sumarokov&Shakespeare/
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2008/5/Zakharov_Sumarokov&Shakespeare/


57 

13. Nejman B.V. Russkie literaturnye vliyaniya v tvorchestve Lermontova 

// Zhizn' i tvorchestvo M. Yu. Lermontova: Issledovaniya i materialy: 

Sbornik pervyj. – Moskva: OGIZ; Gos. izd-vo hudozh. lit., 1941. – S. 422–

465. (In Russ.)   

14. Proshchin E.E. Opyt recepcii klassicheskogo «Pamyatnika»: po stran-

icam sovremennoj poehticheskoj antologii // Boldinskie chteniya 2018. – 

Nizhnij Novgorod: izd-vo NNGU im. N.I. Lobachevskogo, 2018. – S. 188–

191. (In Russ.)   

15. Yuhnova I.S. Rechnoj topos v tvorchestve M.Yu. Lermontova // Mir 

nauki, kul'tury, obrazovaniya. – 2018. – № 1. – S. 448–449. (In Russ.)   

 

Поступила в редакцию 13.01.2019 

  



58 

УДК 82 

 

ПАРАДОКС САДОВНИКОВА 

 
© Кошелев Вячеслав Анатольевич (2019), SPIN-code: 7707-2445, доктор 

филологических наук, профессор, Национальный исследовательский Ни-

жегородский государственный университет им. Н. И. Лобачевского (Арза-

масский филиал) (Арзамас, Россия),viacheslav.koshelev@mail.ru  

 
В статье представлен анализ баллады Д.Н. Садовникова «Из-за острова на 

стрежень…» (1883). Цель исследования – выявление характеризующих балладу 

особенностей интерпретации известного сюжета о Стеньке Разине и установле-

ние причин востребованности данного произведения  на рубеже XIX-XX вв.  

В работе применены сравнительно-сопоставительный и системный методы, мето-
ды сюжетно-мотивного, контекстуального и транстекстуального анализа. Доказы-

вается, что сюжетной основой баллады Садовникова стало предание Я. Стрюйса о 

пленении и убийстве «персидской княжны», изложенное в монографии Н.И. Ко-

стомарова «Бунт Стеньки Разина» (1858). Образ «веселого и хмельного» атамана 

Стеньки Разина, утопившего в Волге полюбившуюся пленницу, чтобы укрепить 
свое влияние на «козацкую братию», оказался созвучен идеалам «преступного 

мира», проникшим в общерусскую культуру в конце XIX – начале XX вв. и под-

крепленным «духом революционности». Как следствие, баллада Садовникова, 

положенная на музыку, стала восприниматься как народная песня, была адапти-

рована для эстрады, театра и кинематографа, легла в основу поэмы В. Каменского 
«Сердце народное — Стенька Разин». В лирическом цикле «Песни о Стеньке Ра-

зине» А.С. Пушкина (1826) тот же сюжет был осмыслен иначе: поэт развил фило-

софский мотив жертвоприношения, совершаемого героем после долгого раздумья. 

Однако произведение Пушкина не встретило столь массового читательского от-

клика. Делается вывод, что народная популярность баллады Д.Н. Садовникова 
была обусловлена ее соответствием «разбойничьим» общественным настроениям 

начала XX в., в то время как лирический цикл А.С. Пушкина, из-за его близости 

подлинной фольклорной поэтике и философской глубины, оказался слишком 

сложен для читательской аудитории.  

Ключевые слова: Стенька Разин, красавица-княжна, народная баллада, ис-
точник, читатель, «святой разбой», «окаянство». 

 

В 1934 году в Белграде вышел поэтический сборник Игоря Севе-

рянина под названием «Медальоны. Сонеты и вариации о поэтах, 

писателях и композиторах». В этот сборник автор включил сонеты-

характеристики тех литераторов и музыкантов, которые повлияли на 

его становление как художника. Поэт представил уважаемых в сло-

весности собственных предшественников, а также современников: 

mailto:viacheslav.koshelev@mail.ru


59 

друзей, соратников, недругов, противников, оппонентов  – прежде 

всего для того, чтобы подробнее и глубже разъяснить собственное 

творчество. Способ «представления» персонажа каждого из сонетов 

— это либо указание на его произведения, на героев, либо воспоми-

нание о собственных ощущениях, либо активный спор с литератур-

ным противником. Сто сонетов были сгруппированы в сборнике в 

алфавитном порядке и названы по именам персонажей. 

Среди «предшественников» были сонетно «увековечены» прежде 

всего «классики», входившие в программу реального училища: 

«Пушкин», «Лермонтов», «Гоголь», «Кольцов», «Гончаров», «Тур-

генев» и т.д. Кажется, единственный сонет оказался посвящен 

вполне забытому Дмитрию Николаевичу Садовникову (1847–1883): 
 

Как смеет быть такой поэт забыт, 

Кто в русских красках столь разнообразен,  

В чьих песнях обессмертен Стенька Разин  

И выявлен невольниц волжских быт. 
 

Моря на паруса судов зыбит, 

До красоты в разгуле безобразен, 

Плывет Степан и, чувствуя, что сглазен  

Святой разбой, он гневом весь кипит... 
 

О, не умолкнет песнь о Стеньке долго, 

Пока не высохнет до капли Волга, –  

Но автора родной не вспомнит край... 
 

«Прощай, страна, река и в поле колос,  

Прощай меня», – его я слышу голос... 

– Нет, ты, поэт, страну свою прощай! 

1926 [Северянин, 1996, c. 37]  
 

Сонетный призыв вспомнить и возвеличить «прозѐванного ге-

ния» и забытого Россией великого поэта Садовникова сопрягался с 

не очень внятной характеристикой его созданий, в которых «обес-

смертен Стенька Разин» вкупе с не очень понятными «волжскими 

невольницами». Величие поэта, который просит прощения у страны 

– в то время, когда эта страна должна бы просить прощения у него! – 

видится Северянину несомненным.  

Между тем, сам Садовников, родившийся в Симбирске и умер-

ший в Санкт-Петербурге еще до рождения Игоря Северянина, был 

известен в литературных кругах (да и сам себя позиционировал) не 



60 

столько как поэт, сколько как фольклорист и этнограф (составивший 

известные сборники «Загадки русского народа» и «Сказки и преда-

ния Самарского края»), автор исторических рассказов и очерков для 

детского чтения («Языческие сны русского народа», «Подвиги про-

стых русских людей» и др.), переводчик, литературный критик (цикл 

статей «Открытые письма по русской поэзии»). Его оригинальное 

поэтическое творчество сводилось к тому, что время от времени Са-

довников публиковал в журналах и газетах стихи и поэмы, ориенти-

рованные на народные баллады и песни.  

Любимым предметом его поэтических созданий («Попутный ве-

тер», «Зазноба», «Сон» и др.) был разбойничий быт, а любимым 

персонажем – Стенька Разин, которому посвящен большой поэтиче-

ский цикл «На старой Волге». Впрочем, эта книга отдельным изда-

нием вышла лишь в 1906 г., через 23 года после смерти автора – ка-

жется, именно ее и воспел И. Северянин в своем сонете. А буквально 

за полгода до смерти Д.Н. Садовникова, весной 1883 г. в газете 

«Волжский вестник» появилась баллада, занявшая заметное место в 

массовой народной культуре: 
 

Из-за острова на стрежень,  

На простор речной волны  

Выбегают расписные,  

Острогрудые челны. 
 

На переднем Стенька Разин,  

Обнявшись с своей княжной,  

Свадьбу новую справляет, 

И веселый и хмельной…  

[Песни русских поэтов, 1988, c. 249]. 
 

И так далее. В основе известного сюжета баллады (очень быстро 

превратившейся в народную песню) лежало предание, сообщенное 

голландским парусным мастером Яном Янусом Стрюйсом, который 

в Астрахани встречался с казачьим атаманом. «Путешествие Стрюй-

са» многократно издавалось в переводе на разные языки. В стихо-

творении Садовникова оно предстает в том виде, в каком было из-

ложено в нашумевшей исторической монографии Н.И. Костомарова 

«Бунт Стеньки Разина» (1858): 

«…Стенька с товарищами кутил на струге и катался по Волге. 

Козаки пили, ели, прохлаждались. Возле Стеньки сидела его любов-



61 

ница, пленная персидская княжна. Она была одета великолепно, в 

вышитое золотом и серебром платье; жемчуги, брильянты и разные 

драгоценные камни придавали блеск ее природной, ослепительной 

красоте. Уже замечали, что она начала приобретать силу над необуз-

данным сердцем атамана. Вдруг, упившись до ярости, Стенька вска-

кивает с своего места, неистово подходит к окраине струга и, об-

ращаясь к Волге говорит: 

– Ах ты, Волга-матушка, река великая! много ты дала мне и зла-

та, и серебра, и всего доброго; как отец и мать, славою и честью ме-

ня наделила, а я тебя еще ничем не поблагодарил; на ж тебе, возьми!  

Он схватил княжну одной рукою за горло, другою за ноги и бро-

сил в волны». 

Этот «злодейский поступок» атамана, пишет историк, «не был 

только бесполезным порывом пьяной головы». Во-первых, он связан 

с известным «разбойничьим» обычаем: «Стенька, как видно, завел у 

себя запорожский обычай: считать непозволительное обращение 

козака с женщиною поступком, достойным смерти. Увлекшись сам 

на время красотою пленницы, атаман, разумеется, должен был воз-

будить укоры и негодование в тех, которым не дозволял того, что 

дозволил себе, и, быть может, чтоб показать другим, как мало он 

может привязаться к женщине, пожертвовал бедною персиянкою 

своему влиянию на козацкую братию». Во-вторых, народное пове-

рье, пришедшее из «языческих времен, когда реки представлялись в 

воображении одушевленными существами», предписывало «бросить 

что-нибудь в реку из благодарности после водяного пути».
 
Костома-

ров приводит и еще один («народный») вариант той же легенды: 

«сделалась буря» – Разин бросил в Волгу персиянку – «и буря 

утихла» [Костомаров, 1994, c. 372–373].  

Можно, например, монетку бросить, – а почему бы не «красави-

цу-княжну»? В диком поступке Стеньки Разина отразилась еще и та 

черта, которая в ХХ столетии стала важным признаком бытия «пре-

ступного мира». В.Т. Шаламов в «Очерках преступного мира» отме-

тил особенно низкую ступень, которую в воровском мире занимает 

женщина: 

«В моральном кодексе блатаря, как в Коране, декларировано пре-

зрение к женщине. Женщина – существо презренное, низшее, до-

стойное побоев, недостойное жалости. Это относится в равной сте-

пени ко всем женщинам – любая представительница другого, не 



62 

блатного мира презирается блатарем». И далее: «Потомственный 

―урка‖ с детских лет учится презрению к женщине. ―Теоретические‖, 

―педагогические‖ занятия чередуются с наглядными примерами 

старших. Существо низшее, женщина создана лишь затем, чтобы 

насытить животную страсть вора, быть мишенью его грубых шуток 

и предметом публичных побоев, когда блатарь ―гуляет‖. Живая 

вещь, которую блатарь берет во временное пользование» [Шаламов, 

1992, c. 40, 45]. 

Показательно, что именно на рубеже XIX и XX столетий, когда 

культура «преступного мира» стала активно развиваться и все чаще 

соприкасаться с общерусской культурой, – стихотворение Садовни-

кова, казалось бы, затерявшееся в провинциальной волжской перио-

дике, неожиданно обрело широчайшую известность: проникло сна-

чала в лубок, а вскоре и в устный песенный репертуар. Автор мело-

дии песни «Из-за острова на стрежень…» остался неизвестным, – но 

сразу же нашумели ее первые исполнения: в 1902 г. на литературном 

собрании в Москве ее с успехом спел поэт С.Д. Скиталец, а в 1905 г. 

песня была инсценирована солдатским хором в Ярославле. Песня 

вошла в репертуар Федора Шаляпина и Надежды Плевицкой – и 

стала восприниматься как «народная». 

Наконец, некий Василий Гончаров решился на театральную по-

становку этой «исторической былины». В сюжете «былины» расска-

зывалось, как Стенька Разин, одержав со своей «ватагой» победу над 

персами, взял в плен красавицу-персиянку и страстно еѐ полюбил. 

Любовь атамана мешала казакам успешно воевать. Тогда есаулы ре-

шают напоить Разина и подкидывают ему поддельное письмо, из 

которого ясно, что княжна обманывает Разина с каким-то «принцем 

Хасаном». Стенька Разин в порыве злобы и ревности бросает княж-

ну в Волгу. Этот сюжет увлек кинопредпринимателя Александра 

Дранкова – и осенью 1908 г. явился первый русский художествен-

ный кинофильм «Понизовая вольница», имевший огромный успех в 

первых «синематографических театрах» страны.  

Словом, песня «Из-за острова на стрежень…» особенно прижи-

лась на Руси в «разбойную» революционную эпоху, оказавшись вос-

требованной и в декадентских салонах, и в кабинетах рабоче-

крестьянской власти, и в армии, и на воровских «малинах». Сюжет о 

потопленной княжне приобрел популярность именно в варианте Са-

довникова (хотя существовал, например, и вариант, написанный то-



63 

гда же С.Ф. Рыскиным). И как-то получилось, что Садовников был 

воспринят как «открыватель» этого сюжета.  

И почему-то «мимо» массовой культуры прошло стихотворение 

на тот же сюжет, написанное не кем-нибудь, а А.С. Пушкиным, – 

первый текст из цикла «Песни о Стеньке Разине» (1826): 
 

Как по Волге-реке, по широкой  

Выплывала востроносая лодка, 

Как на лодке гребцы удалые, 

Казаки, ребята молодые, 

На корме сидит сам хозяин, 

Сам хозяин, грозен Стенька Разин,  

Перед ним красная девица,  

Полоненная персидская царевна. 

Не глядит Стенька Разин на царевну, 

А глядит на матушку на Волгу. 

Как промолвит грозен Стенька Разин:  

«Ой ты гой еси, Волга, мать родная! 

С глупых лет меня ты воспоила, 

В долгу ночь баюкала, качала, 

В волновую погоду выносила, 

За меня ли молодца не дремала,  

Казаков моих добром наделила. 

Что ничем тебя еще мы не дарили». 

Как вскочил тут грозен Стенька Разин,  

Подхватил персидскую царевну, 

В волны бросил красную девицу,  

Волге-матушке ею поклонился [Пушкин, 1949, c. 23]. 
 

Пушкинский лирический цикл «Песни о Стеньке Разине» (из трех 

текстов) был прочитан автором на литературном вечере в москов-

ском доме Веневитиновых 12 октября 1826 г. (там состоялось еще и 

знаменитое чтение «Бориса Годунова»). Слушатели запомнили 

прежде всего именно первую песню, где Стенька Разин «выплывал 

ночью на востроносой своей лодке» [Пушкин, 1985, c. 29]. Летом 

1827 года А.С. Пушкин попробовал их напечатать (в «Московском 

вестнике») и направил на «высочайшую» цензуру. Но получил одно-

значный ответ от А.Х. Бенкендорфа, что эти песни, «при всем поэ-

тическом их достоинстве, по содержанию своему неприличны к 

напечатанию», ибо «церковь проклинает Разина, равно как и Пуга-



64 

чева» [Пушкин, 1937, c. 336]. Сохранился этот цикл в копии редак-

тора «Московского вестника» М.П. Погодина – и, будучи впервые 

опубликован лишь в 1881 г., остался не востребован читающей пуб-

ликой. 

История создания «Песен о Стеньке Разине», в которых Пушкин 

опирался и на фольклорные, и на книжные источники, детально и 

ярко представлена С.А. Фомичевым [Фомичев, 2012]. Нас в данном 

случае интересует первая из «Песен…». Ее сюжет заимствован из 

того же «Путешествия Стрюйса», на который опирались и Костома-

ров, и Садовников. При этом Пушкин привнес в него поэтику слы-

шанных им в Михайловском народных песен «о Сеньке Разине, 

единственном поэтическом лице русской истории» (так Пушкин 

охарактеризовал этого героя в ноябре 1824 г. в письме к брату)  

[Пушкин 1937, c. 121].  

С записками Стрюйса поэт познакомился в переводе А.О. Корни-

ловича: там эпизод утопления «персиянки» несколько отличался от 

пересказа Костомарова. Стрюйс описывает атамана «на шлюпке», 

«рядом с дочерью одного персидского хана»: «Распаленный вином, 

он сел на край шлюпки и, задумчиво поглядывая на реку, вдруг вос-

кликнул: ―О Волга славная! ты доставила мне золото, серебро и раз-

ные драгоценности, ты меня взлелеяла и вскормила, а я, неблагодар-

ный, ничем еще не воздал тебе. Прими же теперь достойную тебя 

жертву‖. С сим словом схватил он несчастную Персиянку, которой 

все преступление состояло в том, что она покорилась буйным жела-

ниям разбойника, и бросил ее в волны» [Северный архив, 1824, 

c. 32]. 

«Поэтическое» содержание этого эпизода отыскивается разве что 

в монологе казака, «распаленного вином». В собственном поэтиче-

ском тексте Пушкин несколько расширил этот монолог и усилил его 

рядом существенных моментов: Волга воспринимается не только как 

«кормилица» и «дарительница» – но и как «родительница», воспи-

тавшая разбойника. 

После 1827 г. Пушкин к «Песням Стеньке Разине» не обращался. 

Однако время от времени вспоминал именно это обращение разбой-

ника к Волге-матушке. П.Х. Граббе вспоминал беседу с Пушкиным 

и Н.Н. Раевским в январе 1834 г. в Демутовом трактире. Пушкин 

рассказывал о «празднике, данном Разиным на Волге, где он, стоя на 

своей лодке, произнес к этой первой из русских рек благодарствен-



65 

ное воззвание, приписывая ей главные свои успехи и обвиняя себя, 

что ничего достойного не принес ей в жертву. При этих словах, к 

удивлению и ужасу всех присутствовавших, он схватил прекрасную 

пленную черкешенку, любовницу свою, покрытую драгоценными 

уборами, и сбросил в Волгу. В этом обращении разбойника к Волге 

много дикой поэзии, и, переложенное в пушкинские стихи с описа-

нием происшествия, оно могло бы быть очень занимательно» [Рус-

ский архив, 1878, c. 786]. 

В пушкинской песне монолог атамана кажется «благодарствен-

ным воззванием» к Волге, воспринятой как «мать родная». И после-

дующий его жест действительно вызывает «ужас», становясь свое-

образной трагедией, напоминающей языческий обряд жертвоприно-

шения. В балладе Садовникова (особенно в ее «массовом» варианте 

[Песни русских поэтов, 1988, c. 422–423]) нет никакой «языческой» 

основы жертвы – просто пьяный кураж «блатаря», который красует-

ся перед казаками: какая-то «баба» для него ничего не значит! «Вол-

га, русская река» здесь тоже, в сущности, не мифологична: какая 

разница – Волга или, к примеру, Дон? Важно другое заявление: 

«Ничего не пожалею! / Буйну голову отдам!» – тем легче, что «голо-

ва» эта не твоя. Если Пушкин представляет трагедию «благодарной 

жертвы», – то Садовников вообще снимает какую-либо «жертвен-

ность». Не случайно сюжетным «продолжением» его баллады стал 

известный анекдот: 

«Просыпается утром Стенька Разин, кличет слугу: ―Васька! неси 

рассолу!‖ 

Выпил, очухался: ―Теперь веди эту самую… красавицу-княжну!‖ 

―Так вы ж ее, Степан Тимофеевич, вчера в пьяном безобразии в 

набежавшую волну бросить изволили!‖ 

―Я? Княжну? Быть не может!‖ 

―Ну да! Так и сказали: не видала, мол, ты подарка…‖ 

―Надо же, как неудобно получилось!‖» 

Совершенно различно у Пушкина и Садовникова представлена и 

жертва атаманского «разгула», «полоненная персидская царевна». В 

пушкинской песне «красна девица» ничего не чувствует и никак не 

действует – она просто деталь антуража (наряду с «гребцами удалы-

ми» и «казаками молодыми»). Показательно, что в записке к 

А.С. Норову, благодаря того за присланные книги о Стеньке Разине 

(С.А. Фомичев датирует эту записку 1826–1827 г.), он называет пер-



66 

сиянку из «Путешествия Стрюйса» одалиской: «Отсылаю тебе, лю-

безный Норов, твоего Стеньку, завтра получишь Struys и одалиску» 

[Пушкин, 1948, c. 94]. Одалиска – это наложница в восточном гаре-

ме, причем, самого низшего статуса: главных жен называли «ка-

динами», за ними следовали прислужницы («гедиклик»), а одалиски 

исполняли службу хозяину время от времени – сексуальные «жерт-

вы», почти лишенные индивидуальности.  

У Садовникова – «княжна», которая к тому же «начала приобре-

тать силу» над атаманом (что вызывает «ропот и насмешки» ватаги). 

В выведенной сцене она, правда, испугана пьяными выходками «хо-

зяина» – ведет себя, как и подобает живой женщине: 
 

А княжна, склонивши очи, 

Ни жива и ни мертва, 

Робко слушает хмельные, 

Неразумные слова. 
 

«Грозен Стенька Разин» пушкинской песни абсолютно трезв и 

никак не зависит от мнения «ребят молодых». После долгого разду-

мья и прочувственного монолога он решается «пожертвовать» Волге 

обреченную на жертву персидскую полонянку. «Веселый и хмель-

ной» Стенька в балладе Д.Н. Садовникова совершает подобное дея-

ние именно потому, что напился без меры и выпендривается «перед 

вольными людьми». Да еще и приказывает после утопления живого 

человека плясать и грянуть «хоровую» «на помин ее души».  

Сопоставление двух песен на один сюжет неизбежно наводит на 

размышление о специфике массовых читательских предпочтений. 

Опубликованы оба текста были в начале 1880-х гг. – почти одно-

временно. Пушкинская песня – чуть раньше и в более престижном 

издании (газета И.С. Аксакова «Русь»), а через несколько лет – во-

шла в собрания сочинений. Баллада Садовникова после публикации 

в провинциальной газете входила разве что в лубочные издания. И 

тем не менее, знаменем «массовой культуры» ХХ века, воспринятым 

как подлинно «народная песня», стала не песня Пушкина (созна-

тельно ориентированная на поэтику народной песни), а баллада Са-

довникова, от народной поэзии весьма далекая.  

При всем пиетете к Пушкину на рубеже XIX-XX вв. его «народ-

ное» создание осталось невостребованным. «Песни о Стеньке Ра-

зине» не вошли ни в популярные собрания произведений Пушкина 

«для семьи и школы», ни в научно подготовленные собрания «песен 



67 

русских поэтов», объединившие те авторские тексты, которые стали 

народными песнями. И.Н. Розанов, создатель первого по времени 

такого собрания, во вступительной статье назвал соответствующие 

антологии, объединившие народные песни, «которые уже отзвуча-

ли», и поэтов, «которых знают обычно только по именам, иногда 

довольно громким», – «поэтическими гробницами», а опубликован-

ные тексты — «достоянием литературных гробокопателей». 

Баллада Садовникова возникает в ином историко-литературном 

ряду: «В числе авторов популярнейших до сих пор произведений 

явится целый ряд новых имен, о которых часто не знают антологии и 

очень мало знают литературоведы. Тут будут Аммосов, автор песни 

―Хаз-Булат удалой‖, В. Богданов, автор ―Дубинушки‖, Дмитрий Да-

выдов, сибирский поэт, краевед и этнограф, автор песни ―Славное 

море, священный Байкал‖, Межевич, песня которого ―По морям, по 

волнам‖ до сих пор всюду звучит на улицах и площадях; Навроцкий 

и Д. Садовников – авторы песен о Стеньке Разине ―Есть на Волге 

утес‖ и ―Из-за острова на стрежень‖, Трефолев, которому принадле-

жит ―Песня о камаринском мужике‖ и многие, многие другие. На 

долю этих поэтов выпало большое счастье – их произведения до сих 

пор живут в устах миллионов» [Песни русских поэтов, 1936, 

c. XXXIII–XXXIV]. 

По наблюдениям того же Розанова, поэтические тексты, «сочи-

ненные как песни и заимствовавшие многие приемы поэтики старин-

ных устных песен», воспринимаются в современной песенной культу-

ре как «псевдонародные» и «искусственные» создания. Другое дело, 

если автор осознается как «выразитель чаяний и настроений передо-

вого разночинства, склонного к общественным и революционным 

идеям» [Песни русских поэтов, 1936, c. 497]. Баллада Садовникова 

была воспринята именно в духе такой «революционности». Так, В.М. 

Жирмунский, рассказывая в 1966 г. (в письме к В.Е. Гусеву) о пе-

сенных пристрастиях своей юности, называет «Из-за острова на 

стрежень» в ряду таких песен, как «Отречемся от старого мира…» 

(П.Л. Лаврова), «Смело, товарищи, в ногу…» (Л.П. Радина), «Вар-

шавянка» (Г.М. Кржижановского) [Гусев, 1988, c. 38].  

«Песенная» история утопленной Стенькой Разиным «полоненной 

царевны» стала основой сюжета позднейшей поэмы Василия Камен-

ского. Знаменитый футурист написал роман о Разине (лирическая 

проза со стихотворными вставками). Роман был издан в 1916 г., а 



68 

стихотворные отрывки из него («Чугунное житье», «Стенька Разин 

на персидском базаре» и др.) постоянно дополнялись, пока, наконец, 

в 1918 г. в Тифлисе не явилась поэма под заглавием «Сердце народ-

ное – Стенька Разин». Поэма перерабатывалась и дополнялась, пе-

ределывалась в пьесу («коллективное представление в 9-ти карти-

нах»), которая в 1925 г. была поставлена в «Театре Революции». В 

своей «футуристической» автобиографии автор с гордостью заме-

тил, что эта поэма «родилась чудом в дни мировой скорби, когда 

душа истосковалась по вольной воле, а сердце устало биться без 

творческого смысла. Разин расцвел желанным солнцем на небе ли-

тературного безвременья и жалкой трусости. Эта книга дает гени-

альное выражение сущности всенародной любви к своему бессмерт-

ному герою Степану Разину, выявляя его утрозарным борцом за Во-

лю» [Каменский, 1918, c. 160].  

Основной клич этого «утрозарного борца» – «Сарынь на кич-

ку!» – призыв к ватаге стать на краю судна, приготовившись «шкуру 

драть – парчу с купца»: 
 

Сарынь 

На кичку! 

Кистень за пояс, 

В башке зудит 

Разгул до дна. 

Свисти! 

Глуши! 

Зевай! 

Раздайся! 

Слепая стерва, 

Не попадайся! Вва! [Каменский, 1966, c. 161]. 
 

Истории с «полоненной царевной» (в поэме ее зовут «персидская 

царевна Мейран») посвящено четыре из девяти эпизодов. Разинская 

«вольница» шумит: «Волги мало нам» – и отправляется грабить 

Персию. Разин оказывается «в персидском саду апельсинном», где 

влюбляется в прекрасную Мейран («камнем любовь налегла») и вы-

возит ее «под гуслярские песни» обратно на Волгу, которая «для 

вольницы счастьем течет» и на которой «холопская голь власть свою 

правит». В этих условиях обнаруживается, что дивная Мейран – 

«змея гремучая». И верный есаул Разина Васька Ус предупреждает: 

«А ну ее к рожну – / Персидскую княжну!». И далее: 



69 

 

Не до баб нам, атаман, 

Когда с войском караван 

От царя идет в заимку. 

А ты с бабой спишь в обнимку. 

Сказано – сделано: 

На струг вышел Степан 

Из шатровой завесы, 

А в руках – гибкий стан 

Извивался принцессы. 

Взмах! 

И брызги алмазные 

Ослепили глаза. 

Песни бражные, праздные  

Разлила бирюза. 

Прощай! 

Степан, как в бреду, 

Воем выл псиновым: 

«Не живать мне в саду, 

Не бывать в апельсиновом» [Каменский, 1966, 168–169]. 
 

Затем следует «голытьбиный поход на Москву»: «Эх, дать бы им 

всем / Кистенем по башкам». И, как водится, казнь Стеньки «в день 

июньский на площади Красной». Это довольно странное творение 

футуриста, отразившее безудержную русскую «вольницу», было в 

свое время оценено серьезными филологами как «лучшее, что напи-

сал Каменский» [Степанов, 1966, c. 25]. Не случаен и широчайший 

успех поэмы, пришедшийся на самый разгар гражданской войны – 

«русского бунта». Действительно: сюжет о брошенной в воду ца-

ревне («княжне», «принцессе») наилучшим образом отразил суще-

ство русской революции. 

Известно высказывание Пушкина, представляющее «разинщину» 

в ее многомерности: «Не приведи Бог видеть русский бунт, бес-

смысленный и беспощадный». Здесь своевольный «русский бунт» 

напрямую связан с Божественной волей. В «Истории Пугачевского 

бунта» приведено яркое высказывание «русского бунтаря»: «Богу 

было угодно наказать Россию через моѐ окаянство» [Пушкин, 1950, 

c. 77]. «Окаянство» осознается его носителем в качестве наказания 

Божия (заодно дающего неограниченную власть в руки этого «ока-

янного»). «Кроме того, поставив определения ―бессмысленный и 



70 

беспощадный‖ после определяемого слова, Пушкин тем самым при-

дал им особенную емкость и весомость <…> ―Бессмысленный‖ — 

это ведь значит и бесцельный, самоцельный и, значит, бескорыст-

ный. А особенное ударение на завершающем слове ―беспощадный‖ 

несет в себе смысл ничем не ограниченной беспощадности, есте-

ственно обращающейся и на самих бунтовщиков, и на их вожака» 

[Кожинов, 2002, c. 149]. 

В самом деле: если героем баллады оказывается Разин, лидер 

«крестьянской войны» XVII-го, «бунташного» столетия, уже одно 

это становится стимулом приятия идеи «революционности». Перед 

нами именно баллада, ориентированная на «разбойничью» («уда-

лую», «молодецкую») народную песню-балладу с кровавой развяз-

кой в финале, основанной на экспрессивном характере воспеваемого 

героя-разбойника, недовольного, по выражению Игоря-Северянина, 

«тем, что сглазен святой разбой» В сущности, Стенька Разин Са-

довникова – это «вор в законе», вершитель судеб «блатного мира», 

сформировавшегося на рубеже ХХ века. «Блатных», по наблюдению 

В. Шаламова, нет, например, в «Записках из мертвого дома» Досто-

евского: писатель «их не знал, а если видел и знал, то отвернулся от 

них как художник». Садовников, напротив, воспел именно «блатаря» 

с его душевным пьянством и похмельем, бесшабашным развратом и 

мрачным кутежом. 

«Вся воровская психология построена на том давнишнем, веко-

вом наблюдении блатарей, что их жертва никогда не сделает, не мо-

жет подумать сделать так, как с легким сердцем и спокойной душой 

ежедневно, ежечасно рад сделать вор. В этом его сила — в беспре-

дельной наглости, в отсутствии всякой морали. Для блатаря нет ни-

чего слишком» [Шаламов, 1992, c. 7, 35]. Но подобная же психоло-

гия лежит в основе любого «революционного» (тоже – «святого»!) 

действия, направленного на то, чтоб разрушить «весь мир насилья» 

(и непременно – «до основанья») и создать нечто, обозначенное как 

«новый мир», очертания которого еще трудно различимы. А пока – 

гуляем, братва! «Ну-ка, Филька, черт пляши!» 

Именно «на гребне» подобных «разбойничьих» настроений рус-

ского общества «некалендарного ХХ века» и воспрянул этот «волж-

ский» гимн, воспринятый едва ли не как символ «русской души», 

которой непременно надобно «развернуться». А чуть позднее, когда 

пол-России сидело в ГУЛАГе, а вторая половина поневоле должна 



71 

была «плясать» и исполнять роль охранников, атаманов «святой раз-

бой» стал и вовсе востребован. 

А пушкинская песня, с ее развернутой философской символикой 

«жертвоприношения» Волге-матушке, оказалась чересчур сложной 

не только для «блатного», но и для иного читательского сообщества.  

 
Источники 

1. А.С. Пушкин в воспоминаниях современников. – Т. 2. – Москва: 

Художественная литература, 1985. – 593 с. 

2. Каменский В. Его – моя биография великого футуриста. – 

Москва: Китоврас (Тип. Т.Ф.Дортман), 1918. — 228 с. 

3. Каменский В. Стихотворения и поэмы. – Москва-Ленинград: Со-

ветский писатель, 1966. – 508 с. 

4. Костомаров Н.И. Бунт Стеньки Разина: Исторические моногра-
фии и исследования. – Москва: Чарли, 1994. — 640 с.  

5. Песни русских поэтов в 2 т. – Т. 2. – Ленинград: Советский писа-

тель, 1988. – 622 с. 

6. Песни русских поэтов: XVIII-первая половина XIX века. / Ред., 

статья и комм. И.Н. Розанова. – Ленинград: Советский писатель, 1936. – 

625 с. 

7. Пушкин А.С. Полное собрание сочинений в 16 томах. – Т. 3. – 

Москва; Ленинград: Изд-во АН СССР, 1949. – 744 с. 

8. Пушкин A.C. Полное собрание сочинение в 16 томах. – Т.9. – 

Москва; Ленинград: Изд-во АН СССР, 1950. – 488 с. 

9. Пушкин A.C. Полное собрание сочинений в 16 томах. – Т.13. – 

Москва; Ленинград: Изд-во АН СССР, 1937. — 651 с. 

10. Пушкин А.С. Полное собрание сочинение в 16 томах. – Т.15. – 

Москва; Ленинград: Изд-во АН СССР, 1948. – 391 с. 

11. Русский архив. Историко-литературный сборник. – Вып. 5. – 

Москва: Тип. Лебедева, 1878. – 522 с.  

12. Северный архив, журнал истории, статистики и путешествий, из-
даваемый Ф. Булгариным. – Ч.10. – Апрель, № 7. – Санкт-Петербург: в 

Военной тип. Главного штаба Е.И.В, 1824. – 333 с.  

13. Северянин И. Сочинения в 5 т. – Т. 4. – Санкт-Петербург: Логос, 

1996. – 592 с.  

14. Шаламов В.Т. Колымские рассказы: [В 2 кн.] – Кн. 2. – Москва: 

Советская Россия, 1992. – 431 с.  

  



72 

Литература 

1. Гусев В.Е. Песни, романсы, баллады русских поэтов // Песни рус-
ских поэтов в 2 т. – Т. 1. – Ленинград: Советский писатель, 1988. – 

662 с. 

2. Кожинов В. Россия. Век XX. Книга первая (1901–1939). – 

Москва: ЭКСМО-ПРЕСС, 2002. – 446 с. 

3. Степанов Н.Л. Василий Каменский // Каменский В. Стихотворе-
ния и поэмы. – Москва; Ленинград: Советский писатель, 1966. – С. 5–48. 

4. Фомичев С.А. «Песни о Стеньке Разине» // Пушкин А.С. Лириче-

ские циклы. – Санкт-Петербург: Издательство Пушкинского Дома; Вита 

Нова, 2012. – С. 126-154. 

 

SADOVNIKOV PARADOX 

 

© Koshelev Vyacheslav Anatolyevich (2019), Doctor of Philology, profes-

sor, Lobachevsky State University of Nizhny Novgorod (Arzamas branch) 

(Arzamas, Russia), viacheslav.koshelev@mail.ru 

 
The article presents the analysis of the ballad by D.N. Sadovnikov "Iz -za ostrova 

na strezhen (Stenka Razin Song) ..." (1883). The aim of the study is to identify the 

features of the interpretation of the famous plot about Stenka Razin, which character-

ize the ballad, and to establish the reasons for the demand for this work at the turn of 

the XIX-XX centuries. The study uses comparative and systematic methods, methods 
of plot-motive, contextual, and transtextual analysis. The author proves that the story-

line of Sadovnikov‘s ballad was based on the story by J. Struys about the capture and 

murder of the ―Persian princess‖, set out in the monograph by N.I. Kostomarov "Riot 

of Stenka Razin" (1858). The image of the ―merry and intoxicated‖ ataman Stenka 

Razin, who drowned his beloved prisoner in the Volga in order to strengthen his in-
fluence on the ―Cossack fraternity‖, turned out to be consonant with the ideals of the 

―criminal underworld‖ that had penetrated the general Russian culture in the late XIX  

– early XX centuries and underpinned by the "spirit of revolutionism." As a result, the 

ballad of Sadovnikov, set to music, started being perceived as a folk song, and was 

later adapted for pop, theater, and cinema, became the basis of V. Kamensky‘s poem 
―Folk Heart – Stenka Razin‖. A.S. Pushkin in the lyric cycle "Songs about Stenka 

Razin" (1826) interprets the same plot differently: the poet developed the philosophi-

cal motive of the sacrifice made by the protagonist after a long reflection. However, 

the work of Pushkin did not enjoy such a massive reader response. The author con-

cludes that the mass popularity of the ballad by D.N. Sadovnikov was due to its corre-
spondence to the ―banditesque‖ public sentiments of the beginning of the 20th centu-

ry, while the lyrical cycle of A.S. Pushkin, due to his proximity to genuine folklore 

poetics and philosophical depth, turned out to be too complicated for the readers. 

Keywords: Stenka Razin, beautiful princess, folk ballad, source, reader, ―holy 

robbery‖, ―okayanstvo (ungodliness)‖. 

mailto:viacheslav.koshelev@mail.ru


73 

Sources 

1. A.S. Pushkin v vospominaniyah sovremennikov. – T. 2. – Moskva: 

Hudozhestvennaya literatura, 1985. – 593 s. (In Russ.)   

2. Kamenskij V. Ego – moya biografiya velikogo futurista. – Moskva: 

Kitovras (Tip. T.F.Dortman), 1918. — 228 s. (In Russ.)   

3. Kamenskij V. Stihotvoreniya i poehmy. – Moskva-Leningrad: So-

vetskij pisatel', 1966. – 508 s. (In Russ.)   

4. Kostomarov N.I. Bunt Sten'ki Razina: Istoricheskie monografii i 

issledovaniya. – Moskva: CHarli, 1994. — 640 s. (In Russ.)   

5. Pesni russkih poetov v 2 t. – T. 2. – Leningrad: Sovetskij pisatel', 

1988. – 622 s. (In Russ.)   

6. Pesni russkih poetov: XVIII-pervaya polovina XIX veka. / Red., 

stat'ya i komm. I.N. Rozanova. – Leningrad: Sovetskij pisatel', 1936. – 

625 s. (In Russ.)   

7. Pushkin A.S. Polnoe sobranie sochinenij v 16 tomah. – T. 3. – 

Moskva; Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1949. – 744 s. (In Russ.)   

8. Pushkin A.S. Polnoe sobranie sochinenie v 16 tomah. – T.9. – 

Moskva; Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1950. – 488 s. (In Russ.)   

9. Pushkin A.S. Polnoe sobranie sochinenij v 16 tomah. – T.13. – 

Moskva; Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1937. — 651 s. (In Russ.)   

10. Pushkin A.S. Polnoe sobranie sochinenie v 16 tomah. – T.15. – 

Moskva; Leningrad: Izd-vo AN SSSR, 1948. – 391 s. (In Russ.)   

11. Russkij arhiv. Istoriko-literaturnyj sbornik. – Vyp. 5. – Moskva: 

Tip. Lebedeva, 1878. – 522 s. (In Russ.)   

12. Severnyj arhiv, zhurnal istorii, statistiki i puteshestvij, izdavaemyj 

F. Bulgarinym. – CH.10. – Aprel', № 7. – Sankt-Peterburg: v Voennoj tip. 

Glavnogo shtaba E.I.V, 1824. – 333 s. (In Russ.)   

13. Severyanin I. Sochineniya v 5 t. – T. 4. – Sankt-Peterburg: Logos, 

1996. – 592 s. (In Russ.)   

14. Shalamov V.T. Kolymskie rasskazy: [V 2 kn.] – Kn. 2. – Moskva: 

Sovetskaya Rossiya, 1992. – 431 s. (In Russ.)   

 

References 

1. Gusev V.E. Pesni, romansy, ballady russkih poehtov // Pesni russkih 

poehtov v 2 t. – T. 1. – Leningrad: Sovetskij pisatel', 1988. – 662 s. (In Russ.)   

2. Kozhinov V. Rossiya. Vek XX. Kniga pervaya (1901 — 1939). – 

Moskva: EHKSMO-PRESS, 2002. – 446 s. (In Russ.)   



74 

3. Stepanov N.L. Vasilij Kamenskij // Kamenskij V. Stihotvoreniya i 

poehmy. – Moskva; Leningrad: Sovetskij pisatel', 1966. – S. 5-48. (In Russ.)   

4. Fomichev S.A. «Pesni o Sten'ke Razine» // Pushkin A.S. Liricheskie 

cikly. – Sankt-Peterburg: Izdatel'stvo Pushkinskogo Doma; Vita Nova, 2012. 

– S. 126-154. (In Russ.)  

 

Поступила в редакцию 11.01.2019 

 

  



75 

УДК 821.161.1 

 

КОМПОЗИЦИОННЫЕ МАРКЕРЫ МИНЕЙНОГО КОДА 

В РАССКАЗЕ АНДРЕЯ ПЛАТОНОВА «ТРЕТИЙ СЫН» 

 
© Терешкина Дарья Борисовна (2019), SPIN-code: 8928-3482, доктор 

филологических наук, профессор, Российская академия народного хо-

зяйства и государственной службы (РАНХиГС) при Президенте РФ 

(Новгородский филиал) (Новгород, Россия), terdb@mail.ru 

 
Рассмотрение литературного произведения в системе контекстов давно ста-

ло постоянной литературоведческой практикой. Минейный код как один из 

инструментов, включающих текст в поле транстекстуальных связей, был пред-

ложен автором несколько лет назад и апробирован по отношению ко многим 

произведениям русской литературы, в которой «Четьи-Минеи» стали одним из 

концептуальных текстов. В статье предлагается анализ рассказа Андрея Плато-
нова «Третий сын» с точки зрения реализации в нем минейно организованной 

системы персонажей – семьи из трех поколений, собравшейся на похороны ма-

тери. Целью статьи является «дешифровка» содержащегося в рассказе минейно-

го кода и раскрытие на основе полученных данных одной из неявных сторон 

идеи текста. Исключительность избранного произведения состоит в том, что в 
минейном коде важнейшее место занимают имена персонажей, тогда как в рас-

сказе «Третий сын» отсутствуют как имена героев, так и иные признаки «жиз-

ненности» ситуации. В условиях максимальной абстрагированности повество-

вания главным маркером минейности становится композиция рассказа, характе-

ризующаяся многовершинностью системы образов. Шесть братьев, несмотря на 
различие их судеб, равны в своей преданности семье, в своей духовной силе. 

Они являются продолжением умершей матери, в образе которой прослеживают-

ся агиографические мотивы. Центральная роль третьего сына обусловлена тем, 

что в его образе концентрируется смысл происходящего: он привозит в роди-
тельский дом маленькую дочь, становящуюся символом связи поколений, оста-

навливает неуместное веселье братьев; его обморок, который может быть рас-

смотрен как посмертное чудо матери, заставляет остальных сыновей испытать 

скорбь и открыть для себя новые жизненные истины. Автор приходит к выводу, 

что, привлекая читателя в качестве полноправного генератора смысла, Платонов 
освобождает его от заданных негативных оценок, позволяя понять истинное 

Евангельское значение взаимодействия братьев на их пути к постижению бы-

тийных смыслов.  

Ключевые слова: минейный код, композиция, контекст, агиография, Евангелие. 

 

В научных интересах ученых – преподавателей вузов многое 

определяется практикой преподавания. Именно занятия со студен-

тами и школьниками зачастую становятся отправной точкой обра-

mailto:terdb@mail.ru


76 

щения к хорошо известному тексту с новыми задачами. В нашем 

случае с рассказом Андрея Платонова «Третий сын» произошло 

именно так. Обычные вопросы, которые возникли при чтении текста 

со старшеклассниками и студентами, потребовали более глубокого 

анализа хрестоматийного произведения. 

Рассказ был впервые опубликован в первом номере за 1936 г. 

журнала «Красная новь», затем – в сборнике рассказов 1937 г.  

Сюжет рассказа хорошо известен. В областном городе умирает 

старуха. Дед, ее муж, дает в разные города страны шесть телеграмм 

с единым текстом: «Мать умерла приезжай отец» [Платонов, 1985, с. 

172]. Через несколько дней в родительский дом собираются все 

шесть детей стариков – шестеро сыновей, которых судьба разброса-

ла по миру. Двое сыновей были моряками, один – московским арти-

стом, еще один учился на агронома, старший «работал начальником 

цеха аэропланного завода и имел орден на груди за свое рабочее до-

стоинство» [Платонов, 1985, с. 173]. Третий по старшинству сын 

был физиком, коммунистом, приехал в отчий дом с шестилетней 

дочкой. После скорого и условного обряда отпевания матери прямо 

в доме все улеглись на ночь, но братья, оставшиеся все шестеро в 

одной комнате, продолжили общение и, разговорившись, незаметно 

перешли в веселье с небольшой шуточной потасовкой и песней от 

московского брата-артиста. В беседе не слышно было лишь голоса 

третьего брата, который в какой-то момент успокоил братьев и, зай-

дя в комнату, где лежала мертвая мать и ночевала его дочь и отец, 

неожиданно упал в обморок возле гроба матери. После этого братья, 

пораженные случившимся и криком испугавшейся за отца девочки, 

разошлись по дому и двору и скорбели каждый по отдельности. На 

следующий день все шестеро вместе с дедом и внучкой хоронили 

мать.  

В рассказе нет ни одного имени, а также обозначения места дей-

ствия и прочих деталей. Повествование носит предельно обобщен-

ный, почти притчевый характер. 

Надо сказать, что при попытке обозначить главную идею текста 

юные читатели просто пересказывают текст или его ключевой эпи-

зод. Система вопросов, задаваемых по тексту, постепенно приводит, 

казалось бы, к разрешению задачи обозначения смысла текста, но 

зачастую ставит анализирующих в тупик, потому что однозначных 



77 

ответов (не то что оценок) по поводу происходящего и его героев 

дать почти невозможно.  

Рассказ рассматривали с разных позиций: отражения в нем идеи 

дома, матери – концепта и образа, важнейшего в прозе Платонова.  

С общей концепцией одного из исследований – статьи Т. Сниги-

ревой «Сердце матери» в рассказе А. Платонова ―Третий сын‖» 

[Снигирева, 2003] – мы не можем согласиться. Т. Снигирева пишет о 

рассказе как о тексте «психологически дискомфортном», в котором 

«Состояние психологического дискомфорта, эмоционального от-

торжения постоянно провоцируется писателем на протяжении всего 

рассказа. Это и описание немыслимого в своем цинизме и бездумии 

веселья, детской возни сыновей возле гроба умершей матери. Это и 

открыто профанированный обряд отпевания. Это и более чем стран-

ное утешение девочки-внучки своего деда: «Ты по старухе скуча-

ешь? – говорила она. – Лучше не плачь: ты старый, скоро умрешь, 

тогда все равно не будешь плакать». И так вплоть до внезапного и 

необъясняемого автором обморока третьего сына» [Снигирева, 2003, 

с. 55]. Исследователь говорит о трех эпизодах лже-прощания с мате-

рью (первом стоянии у гроба, отпевании и языческом «веселии у 

гроба») и одном настоящем, наступившем после «прозрения» брать-

ев посредством слов и обморока третьего сына – «Иванушки-

дурачка», как подчеркивает Т. Снигирева, оказавшегося самым ум-

ным. 

Все сказанное вызывает многочисленные вопросы и несогласия, в 

том числе в частных наблюдениях и выводах, однако этот подход 

ценен иллюстрированием прежде всего факта множественных тол-

кований рассказа с разных позиций.  

Еще одна статья, Елены Алексеевны Подшиваловой, представля-

ет своеобразный подход к рассказу – сквозь призму основных поло-

жений философии экзистенциализма [Подшивалова, 2014]. Рассказ 

«Третий сын» исследователь считает «образчиком художественной 

философии», идеи которого созвучны основным идеям М.  Хайдегге-

ра, «в частности его феноменологическому подходу к человеку» 

[Подшивалова, 2014, с. 37]. Статья, основанная на применяемом в 

рамках практических занятий со студентами медленном чтении, со-

держит интересные, хотя и не всегда бесспорные, наблюдения над 

текстом. Далее мы обратимся к этой статье, поскольку многие поло-

жения ее созвучны нашему подходу к трактовке рассказа.  



78 

Мы предлагаем рассмотрение рассказа Андрея Платонова «Тре-

тий сын» с точки зрения отражения в нем минейного кода, введенно-

го нами как литературоведческий термин несколько лет назад [Те-

решкина, 2015]. Минейный код предполагает присутствие в произ-

ведении интертекста «Четьих-Миней» – книги-собрания житий свя-

тых по дням и месяцам церковного года. Минейный код является 

вторичным по отношению к агиографической традиции, и, вмещая 

ее, выводит житийный контекст на иной уровень. Важными марке-

рами присутствия минейного кода в произведении становятся имена, 

даты, полная биография героя, а также принцип imitationis imitation, 

т.е. «подражания подражанию», в котором святые («imitatio Christi») 

являются посредниками в художественном смысле, наряду с духов-

ным посредничеством между человеком и Богом. Важным оказыва-

ется явление, описанное Сергием Булгаковым как communio 

sanctorum («общение святых»), в котором, следуя каждый своим ин-

дивидуальным путем к Христу, «сыны человеческие, принадлежа к 

единому человеческому роду, никогда не могут и не должны замы-

каться в отъединении своем» [Булгаков].  

Насколько правомерным оказывается скажем так «религиозный» 

и – у же – православный подход к произведению Андрея Платонова? 

Сложный характер религиозности А. Платонова, меняющийся со 

временем, но тем не менее постоянно присутствовавший в творчестве 

писателя, охарактеризован исследователями на основе прозы и поэзии 

Платонова, а также публицистики и неопубликованных материалов. 

И.А. Спиридонова в статье «Христианские и антихристианские тенден-

ции творчества Андрея Платонова 1910–1920-х годов» пишет «о мучи-

тельном, с отступами и падениями, возвращении к совершенному 

надмирному началу – Богу» [Спиридонова, 1994]. И далее: «‖Верую‖ 

Платонова, являющееся важнейшей составляющей его мировоззрения, 

в ходе творческой эволюции наполнялось разным, подчас драматически 

не стыкующимся между собой содержанием. Но его корнем навсегда 

осталась вера отцов ‒ православие. Это задано родиной, народом, 

судьбой» [Спиридонова, 1994].  

Агиографические мотивы в рассказе очевидны. Мать, прожившая 

полную трудов и забот о детях жизнь, умирает как праведница. Ее 

скупое, «экономичное» тело, напоминая нетленные мощи правед-

ников, не пахнет и на четвертый день, когда собираются в родитель-

ский дом все сыновья. Об ее уходе из этой жизни скорбит все ее 



79 

многочисленное семейство, и это прежде всего не только ее кровные 

дети, но – духовные чада, потому что они ведут такую же честную, 

достойную трудовую жизнь, которой могут гордиться родители. Ее 

похороны величавы, спокойны, степенны. Всѐ происходящее есте-

ственно и полно  смысла, как и должна быть полна смысла вся жизнь 

человека. В рассказе изображена естественная смерть – смерть ста-

рой матери. В повествовании рассказа «Третий сын» нет нарушения 

естественного хода вещей, а потому всѐ происходящее описано с 

изначальной заданностью гармонии мироустройства. 

В рассказе нет тех маркеров минейного кода, которые являются 

одними из первых в обосновании наличия в тексте минейной тради-

ции. Нет указания места действия (обобщенно – дом), нет имен ни 

одного персонажа, все герои обозначены лишь терминами родства: 

мать, отец, дед, сын, брат, внучка, дочь. С одной стороны, это свиде-

тельство типичности ситуации (так могло происходить в любом рус-

ском многодетном доме), с другой стороны, это еще один типично 

агиографический топос, переводящий повествование в абстрагиро-

ванный план. И если бы не приметы времени в виде аэропланов, фи-

зика, начальника цеха и прочего, все происходящее могло совер-

шаться в любой век и в любом месте. Почти летописная констатация 

событий почти не оставляет шансов услышать авторский голос, оце-

нивающий происходящее. В этом случае единственным ключом ста-

новится композиция произведения, подсказывающая авторскую ин-

тенцию и, будучи правильно считанной, выступающая маркером 

смысла рассказа.   

Композиционная схема агиографического текста является иерар-

хической, вершинной: в центре композиционной структуры стоит 

святой как недосягаемый образец для других действующих в житии 

персонажей. Художественная система жанра здесь подкрепляется 

его идеей. В текстах вторичного плана, использующих минейную 

традицию, система персонажей существует как система дополняю-

щих друг друга образов, а архитектоника текста выстраивается не по 

одновершинному принципу, а по схеме параллельных вертикальных 

линий, связанных друг с другом многомерными горизонтальными 

связями. Идея в этом случае не представляет собой четко выражен-

ного тезиса; в многовариантности судеб и их значений обнаружива-

ется поливариантность смысла. 



80 

Именно многовершинность композиции образов рассказа «Тре-

тий сын» говорит о наличии минейного кода в произведении. Все 

шестеро братьев, при разности их судеб и занятий, представляют 

собой тот «собор», который, в идеале, представляет собой любая 

хорошая семья. Это единство прекрасных по отдельности и вместе 

мужчин от двадцати до сорока лет названо в рассказе «караулом» у 

гроба матери, и это прежде всего духовный караул, душевный щит, 

который силен единством составляющих его людей. Не раз подчерк-

нута гордость отца за своих сыновей и его радость оттого, что «его 

также будут хоронить эти шестеро могучих людей, и не хуже» [Пла-

тонов, 1985, с.177]. В рассказе нет подробных биографий братьев, но 

их краткие характеристики становятся «свернутыми» судьбами, 

каждая их которых достойна и уникальна.  

Особая роль третьего сына тем не менее не только очевидна, но и 

прямо вынесена в заголовок рассказа. Однако эта исключительность 

построена отнюдь не на оппозиции, как принято думать, а на степе-

ни сгущения смысла. В третьем сыне оказался сконцентрированным 

смысл происходящего отнюдь не закономерно (ибо он физик, да еще 

коммунист), а, напротив, неожиданно, а потому выглядит еще более 

впечатляюще. Заголовок рассказа (не «Третий брат», а «Третий 

сын») указывает на его роль сына по отношению к матери и отцу, а 

не брата по отношению к остальным братьям. Образно-компози-

ционным центром рассказа становится именно третий сын, и это 

вряд ли случайно: «три» для русской культуры знаковое число, а по 

отношению к сыновьям и вовсе общее место: «два старших сына, а 

третий – особенный». Третий сын, согласно русской поговорке, при-

надлежит прежде всего семье, роду: «Первый сын – Богу, второй – 

царю, третий – себе на пропитание», – говорит русская пословица. 

То, что третий сын единственный из шести братьев приехал в отчий 

дом с маленькой дочкой, никогда не бывавшей в доме его родителей, 

конечно, является дополнительным суггестивным признаком род-

ственной энергии, которую привносит в происходящее третий сын. 

Было ли это случайностью, вынужденной необходимостью или 

намерением третьего сына, неясно (за кадром остаются причины, по 

которым девочка ни разу не бывала в доме деда и бабушки и была 

привезена только на похороны матери ее отца), но она поневоле раз-

деляет с отцом особую роль, отведенную им автором. Девочка ста-

новится связующим звеном между поколениями, а также возмеще-



81 

нием ушедшего из дома женского начала. Она даже спит с дедом на 

том же месте, где спала старуха-мать, и в той же комнате, где эта 

женщина ждет своего последнего упокоения. Как справедливо пи-

шет Елена Алексеевна Подшивалова, девочка-внучка «способна на 

чувство жалости, обладающее такой же жизнесозидательной энерге-

тикой, как чувство материнской любви» [Подшивалова, 2014, с. 41]. 

Девочка любит незнакомую ей бабушку безусловно, наивной дет-

ской любовью, в которой жалость к умершей – главное чувство, 

смешанное со страхом перед мертвым человеком, темнотой и вре-

менной оставленностью отцом, находящимся в другой комнате. Дет-

ская непосредственная реакция на ситуацию дискомфорта становит-

ся вероятной причиной особого, по сравнению с братьями, поведе-

ния третьего сына. Третий сын, в отличие от других сыновей, у ко-

торых в данной ситуации нерелевантными были отцовские чувства, 

мог больше думать о маленькой дочери, за которую, как отец, нес 

ответственность. Потому он и был душой в «той» комнате, отцов-

ские чувства могли быть сильнее, чем сыновние. Он мог услышать 

разговор дочки с отцом, пойти проверить их сон. Придя в комнату и, 

вероятно, не увидев поводов для беспокойства, третий сын склоня-

ется над матерью. Именно предстояние перед гробом матери в тем-

ной комнате оказалось ключевым, поворотным моментом для всех 

участников событий и прежде всего для самого третьего сына.  

Эпизод с обмороком третьего сына мы склонны читать как по-

смертное чудо матери. В обморок не падают намеренно; это всегда 

внезапное обмирание человека, в котором он не властен над своим 

телом. То, что стало прозрением для всех братьев, «заслугой» треть-

его брата не является (к общим местам в анализе рассказа относятся 

указания, что третий сын «более чувствителен», «больше чувствует 

драматичность момента» и т.д.) Третий сын падает в обморок не при 

первой встрече с умершей матерью, как можно было бы ожидать, а 

потом, в глубокой ночи. Поэтому его падение у гроба матери можно 

воспринимать как знак, поданный матерью своим сыновьям через 

третьего сына. 

Чудеса у гроба святого в агиографической традиции – постоян-

ный мотив. Чаще всего временным недугом (слепотой, параличом и 

прочим) усопший святой наделяет отрицательного героя, чем-то 

провинившегося перед Богом и людьми. В рассказе «Третий сын» как 

будто обратная ситуация: третий сын, несомненно, воспринимается 



82 

читателем как «положительный» герой. Однако и этому есть объясне-

ние. Третий сын среди братьев держится особняком, не разговаривает и 

не смеется, одет, как днем, поздней ночью. Это словно придает ему 

черты положительной исключительности, однако в лишенной автор-

ской оценочности манере и при отсутствии прочих деталей, объясняю-

щих подобное поведение сына, эти особенности его поведения не могут 

быть однозначно идентифицированы как маркированные положитель-

ной либо отрицательной модальностью. Быть может, третий сын испы-

тывал чувство вины за что-либо перед матерью, или подобная сдержан-

ность (либо скрытность, застенчивость) была природной чертой его 

характера, или спецификой его социальной роли, или устоявшимися 

привычками бодрствующего по ночам ученого… Фигура умолчания, 

одна из главных в рассказе, позволяет делать читательские предполо-

жения для воссоздания полной картины, необходимой для верной 

оценки описанного. В любом случае, третий сын не был в роевой 

ситуации братского общения, не был погружен в продолжающую 

свое движение жизнь, а потому был более восприимчив к тонким 

сферам, явившимся ему у гроба матери. Для матери, несомненно, не 

было «плохих» и «хороших» сыновей, и чудом своим она никого не 

наказывала и никого не поучала, а обозначила свое присутствие с 

детьми не только телом, но и внезапной сопричастностью к смерти 

обмиранием своего сына-коммуниста.  

Несомненно, оценочная часть интерпретации рассказа становится 

главной, поскольку без нее анализ сводится к пересказу.      

В том, что все сыновья – положительные герои рассказа, нет со-

мнений. Об этом говорит весь их славный жизненный путь, то, как 

быстро они собрались в отчий дом из разных концов земли, как ис-

кренни, не демонстративны их эмоции, которые они не привыкли 

скрывать друг от друга, как сильна между ними братская любовь 

(«Видимо, все братья любили друг друга и радовались своему сви-

данью» [Платонов, 1985, с. 175]). Собравшись в родном доме, они 

словно превратились в детей, несмотря на их возраст и «взрослые» 

достижения, до грустного комизма забывшиеся в своих шалостях и 

по-прежнему боящиеся окрика матери («Развозившись, два брата 

опрокинули стул, тогда они на минуту притихли, но, вспомнив, ви-

димо, что мать мертвая, ничего не слышит, они продолжали свое 

дело» [Платонов, 1985, с. 175]). Они еще не привыкли считать мать 

мертвой и думают о ней еще как о живой. Этим они мало отличают-



83 

ся от внучки, со своей невинной детской логикой говорящей деду: 

«Лучше не плачь: ты старый, скоро умрешь, тогда все равно не бу-

дешь плакать» [Платонов, 1985, с. 176]. Быть может, они так упоены 

радостью встречи друг с другом именно потому, что им так хорошо 

было вместе, настолько хорошим был их отчий дом. И тем сильнее 

была их скорбь после внезапного эпизода с третьим из них. Как 

справедливо пишет В. Васильев, «А. Платонов стремился материа-

лизовать в художественных образах саму метафизику духовного об-

мена между поколениями и генетическое движение истории; и то, и 

другое входило в его понимание народа как постоянно самосохра-

няющейся и саморазвивающейся целостности, охваченной кровным 

родством и общностью идеалов через матерей, отцов, дедов, детей, 

внуков, правнуков…» [Васильев, 1989, с. 431]. 

Что сказал братьям третий сын? Предположение высказано 

Е.А. Подшиваловой: «Содержание слов третьего сына остается не 

раскрытым. Это сущностные слова, определяющие смерть как онто-

логическое событие в жизни человека. Но данную семантику смерти 

выразила на языке эмоций дочка физика: ―Мне бабушку жалко (…) 

Все живут, смеются, а она одна умерла‖» [Подшивалова, 2014, с. 41]. 

Однако нам представляется, что в словах третьего брата не было ни 

осуждения, ни даже чего-то важного. Не было упрека в словах физи-

ка, иначе бы оказалась нарушенной атмосфера искренней любви и 

душевности между братьями, которая отчетливо ощущается в рас-

сказе. Иначе и их скорбь после случившегося не была бы такой 

сильной и искренней, она была бы сопряжена с обидой.  Третий сын 

мог просто сказать: «Пойду посмотрю, как там наши». А там наши – 

это мертвая мать и два живых – старый да малый. И этого было до-

статочно.   

Понимание еще одного композиционного приема важно для по-

стижения смысла рассказа. Читатель Платонова должен был не 

только стать соучастником событий (это происходит в любом клас-

сическом произведении), но и встать выше обыденного сознания, 

таким образом сам становясь генератором смысла рассказа. В каком-

то смысле выше самого автора, словно подсказывающего читатель-

ское отношение к забывшимся братьям, описывающего «сытый и 

мощный голос» старшего брата, «красную гортань, вовремя отре-

монтированные зубы» и проч., словно подчеркивая телесность и во-

пиющую в своей неуместности жизненность героев. Читатель готов 



84 

осудить – а мать нет. Для нее, умершей, радостью было бы видеть 

своих красивых и успешных сыновей в родительском доме. И она 

простила бы им недолгое забвение, как всѐ и всегда прощают мате-

ри. Читатель, если он радеет о справедливости, рад восстановлению 

«порядка» в доме, где лежит мертвая мать. Читатель, радеющий о 

любви, будет с матерью радоваться любви между братьями и их ро-

довой помощи и радости друг другу. Они идут вместе к пониманию 

идеи. В этом и есть минейный принцип организации смысла текста. 

Жизнь стихийно (или – правильнее – традиционно, всем укладом и 

обрядом жизни человеческого сообщества, рода) организует челове-

ка и его поведение. Если человек до чего-то не дойдет сам, ему под-

скажет брат его – и не только кровный, а брат во Христе. Эта мысль 

напрямую соотносится с тем, что когда-то сказал сам А. Платонов: 

«Бог есть и бога нету: Он рассеялся в людях, потому что он бог и 

исчез в них, и нельзя быть, чтобы его не было, он не может быть и 

вечно в рассеянности, в людях, вне себя» [Цит. по: Спиридонова, 

1994]. 

Универсальность Евангельского текста (основы агиографической 

и минейной традиции) дает ключ к пониманию происходящего в 

рассказе. Братья на время забывают о смерти матери и после прозре-

ния и потрясения сокрушаются всем сердцем. Недолгое забвение не 

может считаться грехом бо льшим, чем отречение. Но и оно было 

прощено любимому ученику Христа Апостолу Петру, сделавшему 

это по слабости человеческой и после искреннего раскаяния только 

укрепившемуся в любви к Отцу Небесному. Текстологические сов-

падения между евангельским текстом если и случайны, то как под-

текст безусловно считываются читателем. В Евангелии от Луки: 

«Петр вспомнил слово Господа, как Он сказал ему: прежде нежели 

пропоет петух, отречешься от Меня трижды. И, выйдя вон, горько 

заплакал» (Лк. 22: 61-62). В рассказе А. Платонова о каждом из бра-

тьев говорится почти теми же словами: «Они поодиночке, тайно 

разошлись по квартире, по двору, по всей ночи вокруг дома, где жи-

ли в детстве, и там заплакали, шепча слова и жалуясь, точно мать 

стояла над каждым, слышала его и горевала» [Платонов, 1985, с. 

177]. Через это «малое» отречение (а не «циничное веселье», как 

пишет исследователь Т. Снигирева) братья сильнее почувствовали 

боль утраты и силу любви к матери и друг к другу. Ночь перед по-



85 

хоронами матери становится для них ночью открывшегося им досе-

ле не знаемого смысла. 

В. Васильев в статье «Платонов – наш современник» пишет: «Чи-

тая А. Платонова, замечаешь, что он – в отличие от других писате-

лей – никого не оправдывает, не защищает и не принимает ничьей 

стороны. Он охватывает весь воссоздаваемый им противоречивый 

мир прежде всего своим пониманием, и в этом всепроникающем по-

нимании заключается универсальная и мудрая человечность худож-

ника» [Васильев, 1989, с. 432 – 433]. Мудрым и человечным, прямо 

это не декларируя, делает Платонов своего читателя. В нем, как и в 

своих героях, писатель прежде всего хотел видеть «сокровенного 

человека». 
 

Источники 

1. Булгаков С. Почитание Богоматери и святых в православии / Бул-

гаков С. Очерки учения православной церкви [Электронный ресурс]. 

Режим доступа: http://www.odinblago.nichost.ru/bulgakov_pravoslavie/10. 

Дата обращения – 14.12.2018.  

2. Платонов А. Третий сын / Платонов А. Собрание сочинений в 3-х 

т. Москва: Советская Россия, 1985. – Т. 2. – С. 172–177.  

 

Литература 

1. Васильев В. Платонов – наш современник / Платонов А. Живя 

главной жизнью: Повести. Рассказы. Пьесы. Сказки. Автобиографиче-

ское. – Москва: Правда, 1989. – С. 417–435. 

2. Подшивалова Е.А. Рассказ А. Платонова «Третий сын»: осмысле-
ние смерти как обретение здесь-бытия // Филологический класс. – 2014. 

– № 1 (35). – С. 37–42.  

3. Снигирева Т. А. Сердце матери в рассказе А. Платонова «Третий 
сын» / Балтийский филологический курьер. – 2003. – № 3. – С. 54–59. 

4. Спиридонова И. А. Христианские и антихристианские тенденции 
творчества Андрея Платонова 1910-1920-х годов // Проблемы историче-

ской поэтики. – 1994. – №3. Режим доступа: https://cyberleninka.ru/ 

article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-

platonova-1910-1920-h-godov. Дата обращения: 13.12.2018. 

5. Терешкина Д.Б. «Четьи-Минеи» и русская словесность Нового 

времени. – Великий Новгород: НовГУ им. Ярослава Мудрого, 2015. – 

332 с. 

 

  

http://www.odinblago.nichost.ru/bulgakov_pravoslavie/10
https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-godov
https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-godov
https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-godov


86 

COMPOSITE MARKERS OF MENAJNY CODE 

IN ANDREY PLATONOV'S STORY “THE THIRD SON” 

 

© Tereshkina Darya Borisovna (2019), Doctor of Philology, professor, The 

Russian Presidential Academy of National Economy and Public Administra-

tion (Novgorod branch) (Novgorod, Russia), terdb@mail.ru 

 
Consideration of a literary work in a system of contexts has long become a com-

mon literary practice. The menajny code as one of the tools, which include the text in 

the field of transtextual connections, was proposed by the author several years ago and 

tested against many works of Russian literature, among which Chetyi-Minei became 

one of the conceptual texts. The article offers an analysis of the story by Andrei Pla-

tonov ―The Third Son‖ from the point of view of the implementation in it of a 
menajny-structured system of characters – a family of three generations gathered for 

the mother‘s funeral. The purpose of the article is to ―decipher‖ the menajny code 

contained in the story and disclose, on the basis of the data obtained, one of t he im-

plicit aspects of the idea of the text. The uniqueness of the chosen work is that while 

the names of the characters occupy the key position in the menajny code, the story 
―The Third Son‖ has no names of the characters or other signs of the "reality" of the 

situation. Considering the maximum abstraction of narration, the composition of the 

story characterized by a multi-vertex system of images becomes the main marker of 

menajny codification. The six brothers, despite the difference in their destinies, are 

equal in their devotion to their family, in their spiritual strength. They are a continua-
tion of the deceased mother, in whose image hagiographic motifs can be traced. The 

third son plays the central role in the novel due to the fact that the meaning of what is 

happening is concentrated in his image: he brings a small daughter to the parental 

home, becoming a symbol of the bond of generations, stops the inappropriate fun of 

the brothers; and his fainting, which can be seen as a posthumous miracle of the 
mother, makes the other sons experience grief and discover new life truths. The author 

comes to the conclusion that by attracting the readers as a full-fledged generators of 

meaning, Platonov frees them from predetermined negative evaluations, allowing 

them to understand the true biblical significance of the interaction of the brothers on 

their way to comprehending existential meanings. 
Keywords: Menaion code, composition, context, hagiography, Gospel. 

 
Sources  

1. Bulgakov S. Pochitanie Bogomateri i svyatyh v pravoslavii / 

Bulgakov S. Ocherki ucheniya pravoslavnoj cerkvi Available at: http://www. 

odinblago.nichost.ru/bulgakov_pravoslavie/10. (In Russ.) 

2. Platonov A. Tretij syn / Platonov A. Sobranie sochinenij v 3-h t. Mos-

kva: Sovetskaya Rossiya, 1985. – T. 2. – S. 172–177. (In Russ.)   

 

mailto:terdb@mail.ru
http://www.odinblago.nichost.ru/bulgakov_pravoslavie/10
http://www.odinblago.nichost.ru/bulgakov_pravoslavie/10


87 

References 

1. Vasil'ev V. Platonov – nash sovremennik / Platonov A. ZHivya 

glavnoj zhizn'yu: Povesti. Rasskazy. P'esy. Skazki. Avtobiograficheskoe. – 

Moskva: Pravda, 1989. – S. 417–435. (In Russ.)   

2. Podshivalova E.A. Rasskaz A. Platonova «Tretij syn»: osmyslenie 

smerti kak obretenie zdes'-bytiya // Filologicheskij klass. – 2014. – № 1 (35). 

– S. 37–42. (In Russ.) 

3. Snigireva T. A. Serdce materi v rasskaze A. Platonova «Tretij syn» / 

Baltijskij filologicheskij kur'er. – 2003. – № 3. – S. 54–59. (In Russ.) 

4. Spiridonova I. A. Hristianskie i antihristianskie tendencii tvorchestva 

Andreya Platonova 1910-1920-h godov // Problemy istoricheskoj poehtiki. – 

1994. – №3. Available at: https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-

antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-

godov. (In Russ.) 

5. Tereshkina D.B. «CHet'i-Minei» i russkaya slovesnost' Novogo 

vremeni. – Velikij Novgorod: NovGU im. YAroslava Mudrogo, 2015. – 

332 s. (In Russ.) 

 

Поступила в редакцию 19.01.2019 

 

  

https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-godov
https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-godov
https://cyberleninka.ru/article/n/hristianskie-i-antihristianskie-tendentsii-tvorchestva-andreya-platonova-1910-1920-h-godov


88 

УДК 82 

 

ОБРАЗ НАТАЛЬИ КЛИМОВОЙ В ХУДОЖЕСТВЕННОМ 

ОСМЫСЛЕНИИ М. ОСОРГИНА И В. ШАЛАМОВА 

 
© Сухих Ольга Станиславовна (2019), orcid.org/0000-0002-1670-880X, 

SPIN-code: 7270-9237, доктор филологических наук, доцент, Нацио-

нальный исследовательский Нижегородский государственный универ-

ситет им. Н.И. Лобачевского (Нижний Новгород, Россия), 

ruslitxx@list.ru 

 
Рассматривается образ Н.С. Климовой в романах М. Осоргина «Свидетель 

истории», «Книга о концах», а также в рассказе В. Шаламова «Золотая медаль». 

Целью исследования становится сопоставление двух художественных концеп-
ций образа одного и того же реального исторического лица. Выявляются сход-

ства в нескольких важных аспектах изображения героини. В частности, оба ав-

тора изображают ее как девушку с бурным темпераментом, сравнивая со стихи-

ей. Также авторы подчеркивают склонность героини к театральности, и если у 

М. Осоргина вживание Наташи в роль бесстрашной революционерки рассмат-
ривается как результат волевых усилий, то для В. Шаламова такое восприятие 

возможно только для «внешнего» сознания, но не для самой героини. Оба писа-

теля останавливают внимание на неизменной трагичности закономерностей 

истории, разрушающей судьбы, и на неизбежности зарождения в человеке «ре-

волюционного духа» в кризисные эпохи. Отмечаются также различия в подходе 
к изображению характера Н.С. Климовой. У М. Осоргина мировосприятие гер о-

ини эволюционирует: открыв для себя онтологическую сущность мира, она 

разочаровывается в революционной борьбе, тогда как у В. Шаламова образ ста-

тичен в своей романтической яркости. Различны мотивировки действий герои-

ни: у М. Осоргина она стремится к незаурядному поступку, у  В. Шаламова – к 
самопожертвованию на благо народа. Существенно также различие нравствен-

ных оценок деятельности героини: в романах М. Осоргина авторская оценка 

поступков Наташи амбивалентна, в то время как В. Шаламов даѐт героине одно-

значно положительную оценку. Был сделан вывод о том, что перечисленные 

различия связаны с революционным опытом писателей и с их отношением к 
прошлому, символом которого стала для них обоих Н.С. Климова: если для 

М. Осоргина прежние идеалы обнаружили свою несостоятельность, то для 

В. Шаламова революция и ее герои навсегда сохранили романтический ореол. 

Ключевые слова: Наталья Климова, «Письмо перед казнью», политический 

терроризм, революция, ницшеанство, закономерности истории. 

 

Наталья Сергеевна Климова (1885–1918) была членом партии 

эсеров-максималистов, участвовала в террористической деятельно-

сти, в частности, в покушении на П.А. Столыпина на Аптекарском 

mailto:ruslitxx@list.ru


89 

острове в 1906 г. Была приговорена к смертной казни, которую за-

менили бессрочной каторгой. Стала организатором побега тринадца-

ти каторжанок из женской тюрьмы в 1909 г., выехала за границу. Эта 

яркая личность является героиней романной дилогии М. Осоргина 

«Свидетель истории» (1932 г.) и «Книга о концах» (1935 г.), а также 

рассказа В. Шаламова «Золотая медаль» (1966 г.).  

В авторском предисловии к роману «Свидетель истории» М. 

Осоргин пишет, что в его произведении большинство героев не 

имеют конкретного прототипа, это образы собирательного плана, но 

один из персонажей является историческим лицом – имеется в виду 

главная героиня Наташа Калымова, прототипом которой и стала 

Н.С. Климова. В. Шаламов в начале рассказа «Золотая медаль» при-

водит выдержку из судебного приговора Н.С. Климовой, где прямо 

названо еѐ имя, т.е. авторская установка на документализм проявля-

ется сразу, и у читателя нет сомнений в том, что речь ведѐтся о ре-

альном человеке. Обоих писателей привлекли незаурядный характер 

и интересная судьба Н.С. Климовой, однако в их концепциях образа 

героини есть как сходства, так и различия.  

Говоря о сходствах, прежде всего стоит отметить, что оба автора 

акцентируют внимание на бурном темпераменте своей героини. 

М. Осоргин создаѐт образ красивой, жизнерадостной рязанской 

девушки – олицетворение русской провинции, с еѐ живыми сила-

ми, близостью к природе, желанием жить и наслаждаться всеми 

радостями бытия. Символическим выражением характера героини 

может служить частушка, которую она поѐт: «Дайте ходу парохо-

ду, натяните паруса…». Вся суть еѐ личности – это молодой за-

дор, удаль, широкий размах и мощь во всѐм: в чувствах, действи-

ях, порывах. Так же воспринимает Н.С. Климову автор рассказа 

«Золотая медаль», который характеризует еѐ с помощью таких 

метафор, как «бешеная кровь», «девятый вал». Интересно, что в 

обоих произведениях героиня ассоциируется с образом мощной и 

высокой волны: М. Осоргин описывает, как Наташа на лодке бес-

страшно качается на крутых волнах, идущих от парохода, а В. 

Шаламов пишет, что Наталья Климова была «человеком девятого 

вала», причѐм это повторяется в рассказе дважды. В представле-

нии обоих писателей героиня олицетворяет собой стихию, кото-

рая порождена самой природой, еѐ свободой и силой, не случайно 

Наталья обладает глубоким чувством природы и всегда ощущает 



90 

связь с рязанскими лесами, лугами, Окой – этот мотив тоже при-

сутствует и у М. Осоргина, и у В. Шаламова.  

Стремление героини к сильным впечатлениям, яркой жизни соче-

тается в ней с определѐнной склонностью к театральности. В романе 

М. Осоргина «Свидетель истории» выражена мысль о том, что у ре-

волюционеров-террористов, готовых как убивать, так и умирать, 

было ощущение нереальности происходящего: «Снова у каждого 

промелькнула своя – и все-таки общая – дума о том, что это не под-

линная жизнь, а очень страшная и ничем не оправдываемая сказка, 

навязчивый сон» [Осоргин]. Наташа в тюрьме, ожидая казни, как бы 

входит в роль непреклонной и бесстрашной романтической героини 

и не позволяет себе от этой роли отступить: «Она не дала занавесу 

опуститься, – иначе в полутемной камере заметалась бы в смертель-

ной тоске молодая рязанская девушка, приговоренная к смерти. 

Сейчас над листами бумаги склонилась голова героини, стойкой 

террористки, которая расстается с жизнью без страха и с улыбкой» 

[Осоргин]. Речь идѐт о «Письме перед казнью», которое действи-

тельно было написано Н.С. Климовой в камере в ожидании испол-

нения приговора. В этом письме выразилось алогичное и порази-

тельное сочетание любви к жизни и полного отсутствия страха 

перед смертью: «И даже нет сожаления жизни, а между тем, я 

страшно люблю ее, и только теперь я познала такие ее красоты, о 

которых и не снилось раньше – точно смерть есть одна из фаз жиз-

ни» [Климова]. В художественной концепции М. Осоргина это 

письмо – плод разума, но не чувств героини, которая хочет в памя-

ти своих товарищей остаться воплощением духовной силы, поэтому 

скрывает, загоняет в глубь своей души собственный ужас перед раз-

верзающейся бездной. Наташа, пишущая «Письмо перед казнью», 

воспринимается автором – и это восприятие соответственно переда-

ѐтся читателю – как своеобразный двойник реальной Наташи, жи-

вущей в этот момент естественными эмоциями. В художественной 

реальности как будто разыгрывается театральная сцена, в которой 

героиня силой воли подавляет вполне объяснимый страх и исполня-

ет взятую на себя трудную роль. В рассказе В. Шаламова тоже при-

сутствует мотив игры, театральности: «…мистерия, где револю-

ционеры играли на театре кинжала и шпаги…» [Шаламов]. Однако 

здесь деятельность революционеров выглядит «мистерией» для вос-

принимающего сознания, для человека, который смотрит на револю-



91 

цию с высоты исторического времени, и ему всѐ это представляется 

больше похожим на красивую, романтическую пьесу, чем на реаль-

ность. Мысли о том, что сама Н.С. Климова сознательно, волевым 

усилием играла роль своего героического двойника (как в романе 

«Свидетель истории»), у В. Шаламова нет.  

Общим для произведений М. Осоргина и В. Шаламова является 

мотив осмысления закономерностей истории и взаимоотношений 

человека с ней, и этот мотив взаимосвязан с образом героини. В ро-

мане «Свидетель истории» есть авторское философское отступление 

на эту тему. Естественно, что многим эмигрантам первой волны 

утраченное прошлое могло представляться потерянным раем в срав-

нении с трагическим настоящим (сравним, например, «Лето Гос-

подне» и «Солнце мѐртвых» И. Шмелѐва). Подобный взгляд на сме-

ну эпох опровергает в своѐм романе М. Осоргин, считающий, что 

история всегда жестока к личности – так было и в прошлом, и в 

настоящем: «… лишь перетасована колода тех же самых карт и ко-

роб человеческих страданий, иначе уложенных и умятых, по-

прежнему полон» [Осоргин]. В. Шаламов тоже пишет о трагических 

закономерностях истории, которые не меняются на протяжении вре-

мѐн: «На алтарь победы приносят детей. Такова древняя традиция. 

Климовой был 21 год, когда ее осудили» [Шаламов]. Судьба 

Н.С. Климовой в обоих случаях становится конкретным примером 

того, как личность оказывается в водовороте истории и погло-

щается им.  

Историческая эпоха, революционная ситуация порождают в че-

ловеке стремление к борьбе, ненависть к власть имущим, готовность 

убивать и умирать. Эта мысль тоже сближает произведения 

М. Осоргина и В. Шаламова. В романе «Свидетель истории», в сце-

нах, изображающих революцию 1905 г., подчѐркивается, что для 

интеллигенции было естественно поддерживать мятежные настрое-

ния, считать бунтующих и борющихся «своими». Более того, даже 

надзирательница в тюрьме сочувствует каторжанкам, понимая, что 

они боролись за лучшее будущее народа. А в финале романа мы ви-

дим, как «бесприходный поп» отец Яков предупреждает скрываю-

щуюся Наташу об опасности, стремясь спасти еѐ, хотя и знает о еѐ 

участии в террористических актах. Из России ей помогает выехать 

случайный знакомый, хотя догадывается, что еѐ разыскивают вла-

сти. М. Осоргин показывает такую социальную ситуацию, когда 



92 

противостояние государству расценивается обществом не как пре-

ступление, а как выражение высокой нравственной позиции, поэто-

му помощь революционеру, пусть даже террористу, воспринимается 

как моральный долг. Это определяет дух эпохи, сущность револю-

ционной ситуации, а эпоха, в свою очередь, порождает такие фигу-

ры, как Наташа, Олень. Об этом же говорит в своѐм рассказе В. Ша-

ламов, но выражает эту мысль не в сюжетном воплощении, а в фор-

ме метафорической авторской декларации: «Что делает человека 

выше ростом? Время». Суть же эпохи он определяет так: «Жертвен-

ность столетия, нашедшего в сочетании слова и дела высшую свобо-

ду, высшую силу» [Шаламов]. С другой же стороны, само неумоли-

мое течение времени враждебно по отношению к личности: даже 

герои постепенно канут в лету – таков закон взаимоотношений чело-

века и времени. И лишь художественное слово, с точки зрения 

В. Шаламова, может стать способом борьбы с этой несправедливой 

закономерностью: «И если время хочет потерять имя Климовой – мы 

поборемся со временем» [Шаламов]. Романы М. Осоргина являются 

тоже своего рода монументом людям ушедшей эпохи, способом 

оживить память о них: «Все проходит – остаются книги» [Осоргин]. 

Итак, как мы видим, сходства художественных концепций произве-

дений, написанных с тридцатилетним интервалом, весьма суще-

ственны. 

Различия в осмыслении характера и судьбы Н.С. Климовой в 

произведениях М. Осоргина и В. Шаламова можно отметить на раз-

ных художественных уровнях. Прежде всего, они заметны в принци-

пах построения сюжета. Романный замысел М. Осоргина предпо-

лагает повествование о жизни героини в целом, о еѐ судьбе, со всеми 

еѐ перипетиями. Замысел же рассказа В. Шаламова состоит в том, 

чтобы показать яркий поступок Н.С. Климовой и основные из тех 

факторов, которые к нему привели. Причѐм начинается повествова-

ние сильным, впечатляющим «аккордом»: «Вначале были взры-

вы…» [Шаламов]. Участие героини в революционном движении 

воспринимается как вершина еѐ истории (не случайна аналогия с 

известной библейской фразой: «Вначале было слово»), а вся пред-

шествующая жизнь – как путь к этой вершине, хотя он и не рассмот-

рен в подробностях: рамки малой прозы этого не подразумевают. 

Судьба же этой женщины после тюрьмы и побега не прослежена 

вовсе – вероятнее всего, потому, что по сравнению со «взрывами», с 



93 

яркими событиями революционной борьбы это был уже определѐн-

ный «спад».  

Различия можно отметить также в способах проявления автор-

ского начала. В романах М. Осоргина повествование от 3 лица поз-

воляет автору дистанцироваться от персонажей, его позиция по от-

ношению к ним, в частности к главной героине, выражается через 

целую систему художественных средств, в которую входят и по-

строение сюжета, и антитезы, и несобственно-прямая речь и т.д. 

В рассказе В. Шаламова нарративный принцип иной. Повествование 

от 1 лица способствует яркому выражению лирического начала, от-

чѐтливо проявляется восторженное отношение к характеру и по-

ступкам Н.С. Климовой. Рассказчик становится одним из персона-

жей произведения, что подчѐркивает духовную близость его и геро-

ини. Он ощущает связь с еѐ эпохой, с еѐ жизнью через простран-

ственные детали. Переулки, здания – всѐ это «свидетели истории» 

(воспользуемся выражением М. Осоргина), с помощью которых рас-

сказчик общается с прошлым: «Я угадываю, я повторяю движения 

людей, всходивших на эти же ступени, стоявших на тех же уличных 

перекрестках, чтобы ускорить ход событий, поторопить бег времени. 

И время сдвинулось с места» [Шаламов]. Лирическое «я» проявляет-

ся в комментариях и обобщениях, в прямых характеристиках герои-

ни, в отношении к еѐ «Письму перед казнью»: «Здесь происходит 

глубокое вчувствование в саму «материю» человеческого докумен-

та» [Ничипоров]. 

Пожалуй, одно из самых серьѐзных различий в художественном 

осмыслении М. Осоргиным и В. Шаламовым образа героини связано 

с вопросом об эволюции еѐ мировосприятия. 

В романе «Свидетель истории» духовная эволюция Наташи Ка-

лымовой завершается отказом от революционной борьбы. Нельзя 

сказать, что она становится противницей революции, но прежняя еѐ 

увлечѐнность поэзией бунта уходит. Когда героине открывается 

огромный, живущий собственными вековыми законами мир приро-

ды, она начинает понимать, насколько мелко всѐ, что имеет отноше-

ние к политике, по сравнению с внутренней жизнью мироздания и 

человека как его части: «И в первый раз с полной ясностью Наташа 

понимает, что ее молодость была погоней за ничтожным, незнача-

щим и ненужным. <…> этот бескрайний край хотят осчастливить, 

обнеся его точными границами, назвав его государством, посадив 



94 

над ним правителей, дав ему парламент…» [Осоргин]. Слияние с 

миром природы приводит Наташу к буддистскому мироощущению, 

к нирване. И она уже чувствует, что любая политическая программа 

– это нечто надуманное, не имеющее отношения к сути жизни, к 

бескрайнему миру и его законам, а свою прежнюю деятельность 

оценивает как наивность, как ошибку, сделанную из-за недомыслия, 

из-за непонимания самого онтологического существа мира: «Как 

странно, что ни она, Наташа, ни Олень, никто из их друзей и их вра-

гов об этом не подумали! Может быть, тогда они не захотели бы 

умирать и убивать…» [Осоргин].  

В рассказе В. Шаламова нет такой духовной эволюции героини, 

еѐ образ статичен в своей романтической яркости. С одной сторо-

ны, это связано с жанровой природой произведения: если М. Осор-

гин создал роман, предполагающий историю характера персонажа, 

то В. Шаламов пишет рассказ, даже, пожалуй, точнее будет сказать: 

лирически окрашенную зарисовку. С другой же стороны, дело не 

только в жанре, но и в авторской позиции по отношению к героине. 

Для В. Шаламова принципиально важно показать возвышенное, ге-

роическое начало, которое не должно быть снижено мотивом разо-

чарования и отхода от прежних идей. Автор ассоциирует этот герои-

ческий ореол с молодостью, которая не щадит себя: «Для разочаро-

вания в бомбах у них не было времени – все террористы умирали 

молодыми» [Шаламов].  

У М. Осоргина во второй части дилогии – «Книга о концах» – 

Наташа уже не испытывает прежнего страстного желания участво-

вать в революционной борьбе. Она соглашается вступить за грани-

цей в боевую группу только от безысходности, не видя другого пути 

и другого смысла жизни, как бы плывя по течению. А в рассказе 

В. Шаламова читатель видит, что Н.С. Климова после побега, ока-

завшись за границей, по собственной инициативе ищет участия в 

делах новой боевой группы. Говоря о том, что стремление к борьбе и 

к террористической деятельности в Н. Климовой не угасло, В. Ша-

ламлов, вероятно, более близок к исторической правде, поскольку 

опирается на воспоминания М. Чернавского (соратника Б. Савинко-

ва), согласно которым Н. Климова сама искала связей с подпольем, 

хотела вновь бороться за революционные ценности путѐм террора. 

М. Осоргин, в отличие о В. Шаламова, скорее всего, отдаѐт дань ху-

дожественному вымыслу, и не случайно он так поворачивает судьбу 



95 

героини: писатель передаѐт ей свое мироощущение, эволюцию соб-

ственного отношения к революции.  

Существенно также различие нравственных оценок деятельности 

героини в произведениях двух авторов. Это связано с расхождением 

в понимании мотива поступков Наташи Калымовой у М. Осоргина 

и Н.С. Климовой у В. Шаламова.  

В романе «Свидетель истории» недвусмысленно показано, что 

основная причина участия Наташи в деятельности боевой группы 

заключается не в желании изменить жизнь России, народа, а в 

стремлении к яркому, незаурядному поступку. Революцию она вос-

принимает как «красоту борьбы неравной» [Осоргин]. В 1905 году 

во время боѐв на Пресне она без сомнений называет революционе-

ров «наши» и вступает в борьбу на их стороне, потому что хочет 

быть «с сильными духом – против сильных оружием», «с бунтом 

против ―порядка‖» [Осоргин], для неѐ «чувство победы – почти 

наслаждение искусством» [Осоргин]. В финале романа Наташа раз-

мышляет о том, что в революционной среде априори принято было 

считать, будто борьба идѐт за счастье народа, за благо России, – еѐ 

же, по сути, никогда не интересовали ценности такого порядка, еѐ 

привлекали риск, смелая игра со смертью, поэзия борьбы. Она по-

следовательница ницшевского Заратустры, а не народнической ин-

теллигенции. А в рассказе «Золотая медаль» Наталья Климова пред-

ставлена как борец именно за народ, за новую жизнь страны. Эпоху 

рубежа ХIХ–ХХ веков, которая сформировала такое мировоззрение, 

В. Шаламов считает временем небывалой высоты как культуры, так 

и нравственного духа, и, с его точки зрения, эти ценности претвори-

лись в революционной борьбе: «Все, что накопил великий XIX век 

нравственно важного, сильного, – все было превращено в живое де-

ло, в живую жизнь, в живой пример и брошено в последний бой про-

тив самодержавия» [Шаламов]. В его рассказе доминанта характера 

героини – это жертвенность, доходящая до самоотречения. Именно 

эта жертвенность, по мнению В. Шаламова, влекла за собой способ-

ность революционеров, подобных Н.С. Климовой, пожертвовать и 

чужими жизнями, поскольку они не видели иного реального пути к 

изменению жизни страны, а на меньшее они были не согласны: 

«Нравственные требования и самоотверженность были столь велики, 

что лучшие из лучших, разочаровавшись в непротивлении, перехо-



96 

дили от «не убий» к «актам», брались за револьверы, за бомбы, за 

динамит» [Шаламов]. 

Поскольку различны мотивировки действий персонажей 

М. Осоргина и В. Шаламова, то различно и отношение к их послед-

ствиям. М. Осоргин описывает взрыв на Аптекарском острове, в 

подготовке которого участвовала и Наташа, при этом писатель не 

обходит нравственный аспект произошедшего: само упоминание о 

количестве жертв, в том числе детей, становится средством выраже-

ния авторской оценки происходящего. Даже Наташа, которая вооб-

ще считает насилие одним из законов природы, в какой-то момент 

утрачивает хладнокровие и ощущает стремление хоть чем-то помочь 

другой Наташе – искалеченной взрывом дочери Столыпина. В ро-

мане М. Осоргина это единственный случай, когда героиня жалеет 

жертву террористического акта, в целом же она весьма спокойно 

относится к гибели других, как, впрочем, и к возможности собствен-

ной гибели. В биографической книге Г. Кана о Н.С. Климовой гово-

рится – с опорой на воспоминания современников и письма самой 

Климовой – о том, что она серьѐзно переживала, зная о неизбежно-

сти безвинных жертв, тогда как еѐ муж и соратник М. Соколов хлад-

нокровно обрекал людей на гибель [Кан, 2012]. В романе М. Осор-

гина ситуация противоположная. Муж Наташи Алексей, по прозви-

щу Олень, хотя и сдержанно, но сожалеет о предстоящих жертвах 

террористического акта: «Несколько раз его взгляд останавливался 

на грузной фигуре известного профессора-либерала. "Этот напрасно 

погибнет – но что же делать!"» [Осоргин]. Сама же Наташа «жало-

сти к убитым не испытывала» [Осоргин], считая их гибель равно-

ценной платой за гибель своих товарищей – террористов-смерт-

ников. Образ героини М. Осоргина соткан из противоречий: она не 

жалеет убитых людей, но она же рискует жизнью, пытаясь спасти 

утопающего (в романе «Книга о концах»), она любит жизнь всей 

душой, но готова пойти на смерть сама и отправить в этот же путь 

других, в том числе своих соратников. Поэтому не удивительно, что 

и авторская оценка героини амбивалентна: насколько подкупает 

смелость Наташи, настолько же пугающим является еѐ спокойное 

отношение к убийству. 

В. Шаламов в своѐм рассказе даѐт героине однозначно положи-

тельную, даже восторженную оценку. При этом он фиксирует вни-

мание читателя на том, что она добровольно рисковала собой и не 



97 

страшилась гибели. Говоря о боевой деятельности Н.С.  Климовой, 

он строит повествование таким образом, что участие еѐ в террори-

стических актах обозначается словами-маркерами «динамит», «бом-

ба», т. е. упоминаниями об орудиях террора. Однако в рассказе нет 

ни слова о жертвах террористов – этот аспект действий Н.С. Кли-

мовой автор отметает совершенно, поскольку он неизбежно привѐл 

бы к постановке нравственных вопросов, которые, очевидно, изме-

нили бы тон рассказа, образ героини, саму авторскую интенцию. 

Писателю важно не раскрыть все противоречия характера, поступ-

ков, мотивировок действий персонажа, а выдвинуть на первый план 

то, что он считает главным, – самопожертвование.  

Эта поэтизация образа и героической деятельности Н.С. Климо-

вой, вероятно, связана с отношением самого писателя к революции, 

которую он воспринимал как время возвышенного подвига: «Шала-

мов считал, что книга о Климовой должна рассказать о величии тра-

гедии революционного и послереволюционного поколений, задать 

нравственный образец…» [Соловьѐв]. Символом этих поколений для 

В. Шаламова стала не только Н.С. Климова. В его рассказах изобра-

жается также А.Г. Андреев, тоже эсер-максималист по своим поли-

тическим взглядам и террорист по характеру деятельности. Он появ-

ляется в рассказах «Левый берег», «Первый чекист», в повести «Бу-

тырская тюрьма», причѐм этот человек отмечен особой мудростью и 

моральным превосходством над окружающими. Несмотря на то что 

он занимался террором, он вызывает у автора уважение, граничащее 

с восхищением. Как пишет в своѐм исследовании Е. Волкова, в Ан-

дрееве и подобных ему людях Шаламов ценит жертвенность, беско-

рыстие, отсутствие страха смерти [Волкова, 1998]. Не случайно пи-

сатель в рассказе «Золотая медаль» говорит, что террорист Михаил 

Соколов, который был мужем Н.С. Климовой, увлѐк еѐ к славе, к 

жертвенному подвигу.  

С точки зрения В. Шаламова, история несправедлива по отноше-

нию к таким героям: она постепенно приглушает память о них, пи-

сатель же в своѐм стремлении воскресить память о героине создаѐт 

произведение, закрепляя в художественном слове еѐ образ. Симво-

лично, что рассказ входит в цикл «Воскрешение лиственницы»: в 

нѐм одной из важнейших становится тема памяти, воскрешения 

прошлого. Название рассказа – «Золотая медаль» – тоже несѐт в себе 

глубокий смысл. «Что же осталось от этой страстной жизни? Только 



98 

школьная золотая медаль в кармане лагерной телогрейки старшей 

дочери Натальи Сергеевны Климовой» [Шаламов], – т. е., с одной 

стороны, перед нами фактическая деталь: дочь героини хранила 

золотую медаль матери как память о ней, но вынуждена была про-

дать еѐ, чтобы выжить. Правда, по мнению Н.И. Столяровой – доче-

ри Н.С. Климовой, передана эта история в рассказе искажѐнно, она 

просила В. Шаламова этот эпизод изменить в соответствии с дей-

ствительными фактами, но «Шаламов на компромисс не пошел. Для 

него, в соответствии с принципами «новой прозы», было важнее по-

казать не деталь, но картину, возвышающуюся до обобщения, до 

трагедии, до символа» [Соловьѐв]. Действительно, в финале рассказа 

звучит трагическая нота: настоящее оказывается важнее прошлого, 

возможность выживания – потребность более насущная, чем сохра-

нение памяти. Но если ограничиться только этим пониманием, то 

смысл названия произведения окажется искажѐнным. В название 

вложена и другая важная для автора мысль: золотая медаль – это и 

символ признания заслуг героини, высоты духа, отличия от массы. 

Сам рассказ В. Шаламова – это «золотая медаль» героине, символи-

ческая награда за самоотречение и смелую борьбу. Повествование о 

ней ведѐтся на высокой ноте. 

В целом, изображая характер и судьбу героини, М. Осогрин оста-

ѐтся в русле традиций реализма, анализируя соотношение характера 

и обстоятельств, рассматривая психологию Наташи, со всеми еѐ 

противоречиями, высокими и низкими чертами. Что же касается 

В. Шаламова, то в его произведении можно отметить романтизацию 

героини, образ которой явно несѐт в себе черты идеала – свободного 

дерзания, поднимающегося над социальными обстоятельствами, так 

сказать «отблеск костра» революции (если использовать выражение 

Ю.В. Трифонова). Чем объясняется различие в подходах к образу 

героини? Можно предположить, что различием отношения писате-

лей к революции, ведь именно с революционной борьбой ассоции-

руется образ этой женщины для них обоих. Оба когда-то исповедо-

вали революционные идеалы: М. Осоргин был членом партии эсе-

ров, В. Шаламов преклонялся перед предшественниками эсеров – 

народовольцами, поддерживал троцкистские идеи. Впоследствии же 

М. Осоргин стал относиться к революции иначе: «Но чувство не 

могло никогда оправдать возврата к организованному насилью <…> 

Менять рабство на новое рабство – этому не стоило отдавать свою 



99 

жизнь» [Осоргин, 1992, с. 568]. Для писателя «идеалистические 

представления о революции разбились о реальность.  Подобное ви-

дение происходящих событий было замечательно выражено 

М.А. Осоргиным…» [Урвилов, 2009, с. 288]. Это вызвало «пере-

оценку ценностей» в сознании, и то, что раньше воспринималось как 

подвиг, впоследствии стало видеться как трагическая ошибка – путь 

к тому, чтобы «убивать и умирать». Отсюда и противоречивость об-

раза Наташи Калымовой, и мотив еѐ разочарования в прежней дея-

тельности. Автор же рассказа «Золотая медаль», при всѐм его после-

довательном антисталинизме и трагическом личном опыте, сохранил 

в своей душе «отблеск костра», видение революции как высокого 

момента, поэтизацию борьбы за новое, не удивительно его утвер-

ждение: «Я был участником огромной проигранной битвы за дей-

ствительное обновление жизни <…> все человеческие решения бы-

ли испытаны великой пробой <…> для нас же это было воздухом, 

которым мы дышали, веря в новое и отвергая старое» [Шаламов, 

2005, с. 432]. Как пишет о Варламе Шаламове М. Рыклин, «он остал-

ся человеком 20-х годов: показывая чудовищность сталинского ла-

герного мира, он отказался осудить коммунистический проект как 

таковой. Похоже, он, как и многие его западные современники, ви-

дел в революции несдержанное мессианское обещание, великое упо-

вание…» [Рыклин, 2008]. Кроме того, в рассказе В. Шаламова кон-

цептуально важна антитеза прошлого и настоящего, поколений 

начала века и его середины – в духе восклицания лермонтовского 

героя: «Да, были люди в наше время, не то, что нынешнее племя…». 

Рассказ проникнут чувством глубокого сожаления о том, что исто-

рия похоронила героев, ушла великая эпоха вместе с великими 

людьми. Отсюда – романтизация героини-революционерки, одно-

сторонность еѐ образа, исключающая тему нравственной ответ-

ственности за «кровь по совести». Итак, образ реального историче-

ского лица – революционерки и террористки Н.С. Климовой – при-

обрѐл для М. Осоргина и В. Шаламова знаковый смысл, и его вос-

приятие было для каждого из писателей связано с прежним револю-

ционным опытом и отношением к нему. 

 
Источники 

1. Климова Н.С. Письмо перед казнью. [Электронный ресурс]. Ре-

жим доступа: http://scepsis.net/library/id_808.html (дата обращения: 

21.07.2016). 

http://scepsis.net/library/id_808.html


100 

2. Осоргин М. Времена. – Екатеринбург: Средне-Уральское кн. изд-

во, 1992. – 608 с. 

3. Осоргин М.А. «Свидетель истории». [Электронный ресурс]. Ре-

жим доступа: http://royallib.com/book/osorgin_mihail/svidetel_istorii.html 

(дата обращения: 10.07.2016). 

4. Шаламов В. Золотая медаль. [Электронный ресурс]. Режим до-

ступа: http://shalamov.ru/library/5/22.html (дата обращения: 25.07.2016).  

5. Шаламов В. Штурм неба // Шаламов В. Собрание сочинений. – 

Т.4. – Москва: Терра, 2005. – С. 432. 

 

Литература 

1. Волкова Е. Трагический парадокс Варлама Шаламова. – Москва: 

Республика, 1998. – 176 с.  

2. Кан Г.С. Наталья Климова: Жизнь и борьба. – Санкт-Петербург: 

Изд-во им. Н.И. Новикова, 2012. – 392 с. 

3. Ничипоров И.Б. «Проза, выстраданная как документ»: колымский 
эпос В. Шаламова. – Режим доступа: http://www.litra.ru/critique/ 

get/crid/00249901286819627116/ (дата обращения: 18.07.2016).  

4. Рыклин М. Клеймѐный, но не раб // Рыклин М. Свобода и запрет. 

Культура в эпоху террора. – Москва: Логос, Прогресс-Традиция, 2008. – 

С. 19-32. – Режим доступа: http://www.booksite.ru/varlam/creature_02.htm 

(дата обращения: 18.07.2016).  

5. Соловьѐв С. «Повесть наших отцов». Об одном замысле Варлама 
Шаламова. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://shalamov.ru/ 

research/262/ (дата обращения: 19.07.2016). 

6. Урвилов В.А. Оппозиция «прошлое-настоящее» в романе В.В. Ве-

ресаева «В тупике» // Вестник Нижегородского университета им. 

Н.И. Лобачевского. – 2009. – № 5. – С. 286–292. 

 

NATALIYA KLIMOVA'S IMAGE IN THE LITERARY  

INTERPRETATION BY M.OSORGIN AND V.SHALAMOV 

 

© Sukhikh Olga Stanislavovna (2019), Doctor of Philology, associate pro-

fessor, Lobachevsky State University of Nizhny Novgorod (Nizhny Novgo-

rod, Russia), ruslitxx@list.ru 

 
The author analyzes the image of N.S. Klimova in M. Osorgin's novels ―The Wit-

ness of History‖, ―The Book of Ends‖, as well as in the story ―Golden Medal‖ by 

V. Shalamov. The purpose of the study is to compare two artistic concepts of the im-

age of the same real historical person. Similarities are revealed in several important 

aspects of the image of the protagonist. In particular, both authors portray her as a girl 

http://royallib.com/book/osorgin_mihail/svidetel_istorii.html
http://shalamov.ru/library/5/22.html
http://www.booksite.ru/varlam/creature_02.htm
http://shalamov.ru/research/262/
http://shalamov.ru/research/262/
http://www.vestnik.unn.ru/ru/nomera?anum=2753
http://www.vestnik.unn.ru/ru/nomera?anum=2753
mailto:ruslitxx@list.ru


101 

with a stormy temperament, comparing it with the force of nature. The authors also 
emphasize the protagonist's tendency to melodramatize, and while M. Osorgin sees 

Natasha's growing into the role of a fearless revolutionary as a result of internal ef-

forts, V. Shalamov thinks that this perception is possible only for the ―external‖ con-

sciousness, but not for the protagonist herself. Both writers focus their attention on the 

unchanging tragedy of the laws of history, which destroy lives, and on the inevitabil-
ity of the birth of a ―revolutionary spirit‖ in a person during crisis periods. There are 

also differences in the approach to the image of the personality of N.S. Klimova. M. 

Osorgin shows the evolution of the protagonist's worldview: having discovered the 

ontological essence of the world, she is disappointed in the revolutionary struggle, 

whereas V. Shalamov maintains her image intact in its romantic brightness. The mot i-
vations of the protagonist‘s actions are different: for M. Osorgin, she strives for an 

extraordinary act, for V. Shalamov – for self-sacrifice for the benefit of the people. 

The difference in moral evaluations of the protagonist‘s activity is also significant: in 

M. Osorgin‘s novels, the author gives an ambivalent assessment of Natasha‘s actions, 

while V. Shalamov gives the protagonist an unambiguously positive evaluation. 
Therefore, we can conclude that these differences are associated with the revolution-

ary experience of the writers and their perception of the past, the symbol of which 

they both see in N.S. Klimova: while M. Osorgin eventually finds the inconsistency in 

the old ideals, V. Shalamov keeps perceiving the revolution and its heroes in the ro-

mantic aura. 
Keywords: Natalya Klimova, «letter before execution», political terrorism, revolu-

tion, Nietzscheism, the laws of history. 

 

Sources 

1. Klimova N.S. Pis'mo pered kazn'yu. – Available at: http://scepsis.net/ 

library/id_808.html. (In Russ.) 

2. Osorgin M. Vremena. – Ekaterinburg: Sredne-Ural'skoe kn. izd-vo, 

1992. – 608 s. (In Russ.) 

3. Osorgin M.A. «Svidetel' istorii». – Available at: http://royallib.com/ 

book/osorgin_mihail/svidetel_istorii.html. (In Russ.) 

4. Shalamov V. Zolotaya medal'. – Available at: http://shalamov.ru/ 

library/5/22.html. (In Russ.) 

5. Shalamov V. SHturm neba // SHalamov V. Sobranie sochinenij. – 

T. 4. – Moskva: Terra, 2005. – S. 432. (In Russ.) 

 

References 

1. Volkova E. Tragicheskij paradoks Varlama SHalamova. – Moskva: 

Respublika, 1998. – 176 s. (In Russ.) 

2. Kan G.S. Natal'ya Klimova: ZHizn' i bor'ba. – Sankt-Peterburg: Izd-vo 

im. N.I. Novikova, 2012. – 392 s. (In Russ.) 

http://scepsis.net/library/id_808.html
http://scepsis.net/library/id_808.html
http://royallib.com/book/osorgin_mihail/svidetel_istorii.html
http://royallib.com/book/osorgin_mihail/svidetel_istorii.html
http://shalamov.ru/library/5/22.html
http://shalamov.ru/library/5/22.html


102 

3. Nichiporov I.B. «Proza, vystradannaya kak dokument»: kolymskij 

ehpos V. SHalamova. – Available at: http://www.litra.ru/critique/get/ 

crid/00249901286819627116/. (In Russ.) 

4. Ryklin M. Klejmyonyj, no ne rab // Ryklin M. Svoboda i zapret. 

Kul'tura v ehpohu terrora. – Moskva: Logos, Progress-Tradiciya, 2008. – S. 

19-32. – Available at: http://www.booksite.ru/varlam/creature_02.htm. (In 

Russ.) 

5. Solov'yov S. «Povest' nashih otcov». Ob odnom zamysle Varlama 

SHalamova. – Available at: http://shalamov.ru/research/262/. (In Russ.) 

6. Urvilov V.A. Oppoziciya «proshloe-nastoyashchee» v romane 

V.V. Veresaeva «V tupike» // Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. 

Lobachevskogo. – 2009. – № 5. – S. 286–292. (In Russ.) 

 

Поступила в редакцию 17.01.2019 

 

  

http://www.litra.ru/critique/get/crid/00249901286819627116/
http://www.litra.ru/critique/get/crid/00249901286819627116/
http://www.booksite.ru/varlam/creature_02.htm
http://shalamov.ru/research/262/


103 

УДК 82.09 

 

ЗНАЧЕНИЕ «ГОГОЛЕВСКОГО ТЕКСТА»  

В ДРАМАТУРГИИ Н.В. КОЛЯДЫ 

 
© Канарская Екатерина Игоревна (2019), orcid.org/0000-0002-7707-

3537, SPIN-code: 4482-1670, аспирант, Национальный исследователь-

ский Нижегородский государственный университет им. Н.И. Лобачев-

ского (Нижний Новгород, Россия), ek-uf@yandex.ru 

 
Рассматривается текстуальное выражение диалогического взаимодействия 

Н.В. Коляды и Н.В. Гоголя на примере четырех «гоголевских» пьес Коляды 

(«Старосветская любовь», «Иван Федорович Шпонька и его тетушка», «Коро-

бочка», «Мертвые души»). Целью статьи является анализ форм и задач исполь-

зования «гоголевского текста» и его соединения с «авторским словом» в произ-

ведениях Н.В. Коляды. Доказывается, что регулярное обращение Н.В. Коляды к 
текстам Н.В. Гоголя, осуществляемое в формах цитаты, реминисценции или 

аллюзии, обусловлено сходством художественных методов двух писателей, 

основанным на близости их эстетических, аксиологических и онтологических 

представлений. При этом Коляда не воспроизводит эстетико-мировоззрен-

ческую систему Н.В. Гоголя, а пересоздает ее, используя претекст и как сред-
ство выявления заложенных в него смыслов, и как материал для генерации но-

вых смыслов. С одной стороны, Н.В. Коляда подвергает художественному пере-

осмыслению гоголевскую поэтику «страшного карнавала»: обращаясь к сред-

ствам «площадной речи», мотивам маски и переодевания, гротескным образам, 

используя принципы повторяемости и алогичности, драматург «обнажает при-
ем», делает присутствие хаоса, разрушительного ирреального начала, завуали-

рованное в претексте, очевидным. С другой стороны, Коляда не изолирует 

изображаемый мир от высших нравственных ценностей, которые герои могут 

обрести, пройдя через условно-символическое пробуждение души: данное об-
стоятельство объясняет полную замену «чужого слова» «своим» в финале пер е-

численных пьес. Делается вывод о том, что анализ интертекстуального взаимо-

действия Н.В. Коляды и Н.В. Гоголя является эффективным способом понима-

ния аксиологических и онтологических оснований как «гоголевских» пьес др а-

матурга, так и других его произведений.  
Ключевые слова: Гоголь, Коляда, художественная рецепция, «чужое слово», 

вторичный текст, диалог. 

 

Уникальные свойства художественной системы Н.В. Гоголя, в 

которой происходит «слияние… двух потоков – действительного и 

сверхъестественно-иррационального» [Гусев, 2007, с. 41], устрем-

ленность к высшему духовному идеалу скрывается за гротескными 

формами распадающейся, абсурдной, иллюзорной реальности, сти-

mailto:ek-uf@yandex.ru


104 

рается граница между «поэтическим языком» и изображаемым, а 

картина мира в целом наделяется «свойствами концептуальности» 

[Клягина, 2007, с. 228] (благодаря чему, используя мысль В.В. Набо-

кова, «комическая сторона вещей» переходит в «космическую» 

[Набоков, 2017, с. 106]), обуславливают неослабевающий интерес к 

творчеству классика со стороны писателей XX–XXI вв. 

Одним из современных авторов, в своих произведениях последо-

вательно осмысляющих и творчески пересоздающих идейно-

эстетическую систему Н.В. Гоголя, является драматург Н.В. Коляда.  

Сам автор в различных интервью неоднократно подчеркивал свое 

внимание к литературному наследию и к личности Гоголя: «Всегда 

любил его и люблю до сих пор, потому что это невероятный писа-

тель» [Коляда, 2009, с. 14]. Однако представляется, что вневременное 

взаимодействие двух авторов выходит за рамки модели «читатель – 

любимый писатель» и строится на субъективно ощущаемой драматур-

гом биографической связи с классиком (в том же интервью Коляда 

вспоминает, как, прочитав в детстве примечание к «Ночи перед Рожде-

ством» о колядках и Коляде, увидел в нем рассказ о своей фамилии), на 

которую накладываются связи литературные и театральные: в настоя-

щее время Колядой написано 4 пьесы, непосредственно основанных на 

произведениях Гоголя, а также поставлены «Ревизор» и «Женитьба», 

продолжающие успешно идти в «Коляда-Театре». Более того, ключе-

вые элементы гоголевской поэтики органично «вплетены» в художе-

ственный метод Коляды, а «гоголевский текст» (понимаемый как «чу-

жое слово», перенесенное в новый текст в форме цитаты, реминисцен-

ции или аллюзии) пронизывает все творчество драматурга.  

Несмотря на то что использование «гоголевского текста» в про-

изведениях Коляды зачастую облечено в форму литературной и язы-

ковой игры, отсылающей к постмодернистской интертекстуальной 

парадигме, содержательно оно является частью «открытия налично-

го путем узрения (созерцания) и прибавления путем творческого 

создания» [Бахтин, 1979, с. 362], то есть происходит в рамках диало-

га двух авторов, открывающего и порождающего аксиологически 

наполненные смыслы. При этом возможность такого диалога пред-

определена общностью ценностных и художественных установок 

писателей: по словам М.А. Цыпуштановой, «он [Коляда] буквально 

физически ощущает созвучие художественного мира Гоголя своим 

творческим прозрениям» [Цыпуштанова, 2012, с. 44].  



105 

 В настоящем исследовании, выявляя глубинное сходство эстети-

ко-мировоззренческих концепций Н.В. Коляды и Н.В. Гоголя, мы 

ставим цель проанализировать формы и задачи использования «го-

голевского слова» и его соединения с «авторским словом» в произ-

ведениях современного драматурга.  

Представляется, что с наибольшей отчетливостью основные за-

кономерности текстуального взаимодействия двух авторов отража-

ются в уже упоминавшихся «гоголевских» пьесах Коляды: «Старо-

светская любовь», «Иван Федорович Шпонька и его тетушка», «Ко-

робочка», «Мертвые души».  

Следует отметить, что, создавая «гоголевские» пьесы, драматург 

использует «чужое слово» для воссоздания знакомых сюжетных и 

образных контуров претекста, что способствует актуализации преж-

него литературного опыта читателя, уже освоенных им смыслов. 

Вместе с тем, смешение и «перераспределение» фрагментов претек-

ста, их совмещение с другими текстами Гоголя (например, в пьесе 

«Иван Федорович Шпонька…», помимо текста одноименной гого-

левской повести, присутствуют цитаты из 10 различных произведе-

ний классика), а также с авторским текстом Коляды позволяют ин-

терпретировать и пересоздавать не только элементы «поэтического 

языка» или «топики» произведений Гоголя, но и его идейно-

эстетическую систему в целом.  

Последнее становится возможным благодаря внутреннему сход-

ству ценностно-онтологических оснований устойчивой модели мира 

произведений Гоголя и Коляды. В частности, оба автора создают ее 

на основе принципа бинаризма, двоемирия, разделяя изображаемое 

на видимое (пошлая, обездуховленная и потому лишенная жизни 

условная реальность) и подразумеваемое (ирреальное, смертельное, 

хаотическое начало, проникающее в действительность и влекущее 

«разрушение естественного полнокровного течения жизни, ее зако-

нов» [Манн, 1996, с. 75–76], «беспорядок природы» [Гоголь, 2009, 

т. VII, с. 283], или «онтологический хаос» [Лейдерман, 1997, с. 27]), 

в связи с чем актуализируется проблема индивидуального освобож-

дения от нестабильности и абсурдности реальности. Именно в рам-

ках данной художественно-мировоззренческой концепции Коляда 

вступает в диалог с классиком, используя его текст как «канал» 

непосредственного взаимодействия. 



106 

Прежде всего, Коляда воспроизводит атмосферу гоголевского 

«страшного карнавала», где за «переворачиванием» традиционных 

социальных и нравственных норм и стратегий поведения, изменени-

ем подлинного облика и «площадной речью» героев скрывается 

сложная амбивалентность веселого и жуткого, комического и траги-

ческого, жизни и безжизненности, истинного и мнимого. В этом от-

ношении внутренний строй произведений Коляды соотносим с 

постмодернистской эстетикой, однако идейно связан с гуманистиче-

ской интенцией Гоголя, предполагающей сопереживание личности, 

вынужденной существовать в онтологически и аксиологически ис-

каженной реальности.  

В соответствии с карнавальной традицией речь героев «гоголев-

ских» пьес Коляды насыщена фразеологизмами (часто просторечно-

го, вульгарного характера), диалектизмами и замаскированными под 

них авторскими «словечками», а также песенками и прибаутками. 

Некоторые из «сквозных» выражений подобного характера являются 

цитатами («Да на Руси есть такие прозвища, что только плюнешь да 

перекрестишься, коли услышишь» [Гоголь, 2009, т. IV, с. 326]), дру-

гие – находками самого Коляды, стилистически соответствующими 

речевому поведению гоголевских персонажей («Боже ж мой на све-

те, в розовом корсете! Да хоть бы в худом, но в голубом!», «Кара-

вай-то не по рылу», «Наша Дунька не брезгунька, жрет и мед», «по-

блазнилось», «примнилось», «Из носа – кап, в рот – хап!» [Коляда, 

2015-2017, т. XI, с. 4–58]; «Все колесом», «Вы с глузду съехали», 

«плямкотеть», «кушинькать», «нахабушка», «набздать», «присбиры-

вать» [Коляда, 2015-2017, т. X, с. 255–298]). В первую очередь, по-

добные речевые средства создают комический эффект; однако их 

нагромождение, повторяемость, универсальность (они могут быть 

неожиданно воспроизведены любым персонажем, даже если до это-

го его речь была подчеркнуто нормативной) превращают их в мар-

керы хаоса, наполняющего действительность. Кроме того, в «Старо-

светской любви» устойчивый набор таких «словечек» выступает ре-

чевым символом разрушенного мира, приобретая трагическое звуча-

ние в устах овдовевшего Афанасия Ивановича. 

Другим признаком карнавальности в рассматриваемых пьесах 

Коляды выступает переодевание, маскирование героев, которое мо-

жет быть как буквальным (в «Старосветской любви» Афанасий Ива-

нович и Гоголь, являющийся персонажем, поочередно надевают 



107 

«похоронное» платье Пульхерии Ивановны), так и условным, рече-

вым. В последнем случае можно говорить об авторской интерпрета-

ции или о трансформации гоголевского образа за счет «приписыва-

ния» ему реплик другого персонажа. Таким образом автор, рассмат-

ривая творчество Гоголя как сверхтекстовое единство, устанавлива-

ет связи между отдельными его элементами – например, подчерки-

вает характерологическое сходство Василисы Кашпоровны из «Ива-

на Федоровича Шпоньки…» и Ивана Ивановича из Повести о двух 

Иванах (героиня производит учет съеденных дынь, гордится своими 

владениями, восклицая: «Какая я хозяйка! Чего у меня нет?» [Коля-

да, 2015-2017, т. XI, с. 43], разговаривает о трех королях, объявив-

ших войну за веру); подобные параллели Коляда проводит также 

между Григорием Сторченко и Иваном Никифоровичем и Бурдюко-

вым из «Тяжбы», Марией Григорьевной, Натальей Григорьевной и 

Авдотьей Гавриловной из «Женихов» и т.д. 

Однако имеют место и обратные случаи, когда с помощью ком-

пиляции реплик не связанных между собой гоголевских героев Ко-

ляда создает единый образ, в котором психологическую непротиво-

речивость заменяет концептуальность, направленность на выраже-

ние определенной авторской идеи. Примером такого персонажа яв-

ляется Иван Федорович Шпонька, который многократно и немоти-

вированно с точки зрения сюжета меняет манеру своего поведения, 

надевая маску не только гоголевского Ивана Федоровича, но и Ива-

на Петровича из «Утра делового человека», Собачкина и Миши из 

«Отрывка», Подколесина из «Женитьбы», а также персонажа 

«Набросков и материалов драмы из эпохи Богдана Хмельницкого». 

Благодаря данному приему Шпонька у Коляды воплощает в себе 

разные грани пошлости, многие «страстишки»: грубость, желание 

«выслужиться» и получить орден, склонность к самолюбованию. 

С другой стороны, следуя основополагающему для своей художе-

ственной системы принципу бинаризма, автор делает образ героя 

внутренне неоднозначным, причастным не только к хаосу видимой 

реальности, но и к запредельному высшему идеалу, о чем свидетель-

ствуют исполненные неожиданного лиризма монологи из «Наброс-

ков и материалов драмы…», произносимые Иваном Федоровичем 

(«Вдохновенная, небесноухающая, чудесная ночь! Любишь ли ты 

меня?...» [Гоголь, 2009, т. VII, с. 541]). В данном случае использова-

ние антитетичного претекстового материала закладывает в рассмат-



108 

риваемый образ трагический потенциал, который реализуется в фи-

нале пьесы. 

В рамках поэтики «страшного карнавала» Коляда, как и Гоголь, 

обращается также к гротескным приемам «распада» тела, «автоно-

мизации» отдельных его частей, подмены человеческого животным 

(и наоборот), омертвления, овеществления и (или) автоматизации 

живого и оживления неживого, выражаемым с помощью как гого-

левского, так и генетически связанного с ним оригинального текста. 

При этом в пьесах Коляды происходит «обнажение приема», гипер-

болизация и заострение гротескных образов, в результате чего «мер-

цание» реальности, ее балансирование на грани видимой логичности 

и подлинного абсурда, внешнего порядка и скрытого хаоса, рацио-

нального и иррационального становится очевидным для читателя.  

Так, в пьесе «Коробочка» образ часов главной героини развивает-

ся и переосмысляется, что выражается с помощью дополнения пре-

текста: у Коляды часы сохраняют природу «оживающего» предмета, 

но при этом не только шипят и хрипят, но и издают звуки «хрюка-

нья» и «кряканья», смертельно пугая действующих лиц своим боем 

(«оба – и Чичиков, и Коробочка – от страха аж подпрыгнули. Чичи-

ков принялся бегать по комнате, хвататься за голову и визгливо кри-

чать» [Коляда, 2015–2017, т. XI, с. 123]), что делает демонизм данно-

го образа, завуалированный в претексте, очевидным. Кроме того, 

образ часов используется для «овеществления» самой Коробочки в 

ремарке, описывающей ее появление в доме Анны Григорьевны: «С 

этими словами старуха повалилась на диван, захрипела, как хрипят 

ее домашние часы, захрипела, застонала, будто при смерти» [Коляда, 

2015–2017, т. XI, с. 131].  

Вместе с тем, следуя тенденции «неосентиментализма», который, 

«заново открывая «маленького человека», <…> окружает его со-

страданием и жалостью» [Лейдерман, Липовецкий, 2003, с. 565], а 

также собственным аксиологическим установкам, за абсурдными 

формами, которые принимает разрушающаяся действительность, 

Коляда обнаруживает трагедию человека, подсознательно стремяще-

гося к устойчивым духовным ценностям. В связи с этим ряд образов, 

маркирующих присутствие ирреального враждебного начала, имеет 

потенциал для иной интерпретации: например, часы Коробочки – 

предмет, рассматриваемый помещицей как «укрытие» ее покойного 

мужа («он у меня дома остался, за часами лежит» [Коляда, 2015–



109 

2017, т. XI, с. 144]), память о котором становится для нее единствен-

ным нравственным ориентиром и стимулом для духовного возрож-

дения.  

Наконец, при формировании метаобраза «страшного карнавала» 

Коляда обращается к двум сквозным принципам, характерным для 

поэтики Гоголя, – алогичности и повторяемости изображаемого и, 

соответственно, изображающего, связанным как с цитацией, так и с 

переработкой «гоголевского текста». 

 В частности, алогизмы у Коляды могут возникать в репликах 

персонажей, заведомо противоречащих фактам или самим себе 

(например, Пульхерия Ивановна говорит, что не видела свою кошку 

уже неделю, тогда как еще прошлой ночью кошка приходила в 

спальню супругов); в ситуациях непонимания, основанных на се-

мантической неопределенности (Чичиков принимает фамилию Ко-

робочки за название своей брички); вследствие оговорки, часто ко-

мической (во второй раз вспоминая привычки своего мужа, Коро-

бочка, говорит, что он любил, «чтоб ему перед сном чесали между 

пяток» [Коляда, 2015-2017, т. XI, с. 122]); в результате «мозаической 

склейки фраз», логическая связь между которыми отсутствует (так, 

обращаясь к мужу, Пульхерия Ивановна спрашивает: «А вдруг [на 

Вас] нападет парша? На кошек к старости всегда парша нападает...» 

[Коляда, 2015–2017, т. X, с. 269]); в абсурдных, нелепых диалогах, а 

также в ситуациях, когда говорящие как будто не слышат друг друга 

(так, Коробочка регулярно задает собеседницам неуместный в кон-

тексте разговора вопрос: «Так почѐм нынче в городе ходят мѐртвые 

души?» [Коляда, 2015–2017, т. XI, с. 205]). Особый тип алогизмов, 

используемых Колядой, возникает в связи с цитацией и проявляется 

во внезапном искажении претекста внутри цитаты. Например, в 

сцене разговора Шпоньки и Сторченко в гостинице в диалог, веду-

щийся в соответствии с претекстом, неожиданно «врезается» кон-

трастная по своей грубости фраза Сторченко: «Коли ты тово, так и я 

тово. А коли ты не тово, так и я не тово» [Коляда, 2015–2017, т. XI, 

с. 17]. Таким образом не только создается характер действующего 

лица, но и возникает некая «странность» в ткани произведения.  

С алогизмами тесно связаны повторы, также создающие ощуще-

ние искажения нормального хода вещей, в том числе за счет своей 

многочисленности по сравнению с претекстом. В частности, регу-

лярными являются повторы слов, создающие эффект бессмысленно-



110 

сти произносимого («С чего же ты хочешь, Иван Федорович, орден? 

И как это вдруг – орден? Ты понимаешь, что это не просто так, а уже 

– ого-го что. Ого-го как. Ишь, орден ему» [Коляда, 2015–2017, т. XI, 

с. 6]); повторы эпитетов, несущих важную смысловую нагрузку 

(определение «дубинноголовая» повторяется в одной из реплик Чи-

чикова семь раз); «зеркальные» повторы в диалогах («КОРОБОЧКА. 

Какие мешочки? Каких деньжонок? – ЧИЧИКОВ. Да такие мешоч-

ки! Таких деньжонок!» [Коляда, 2015–2017, т. XI, с. 118]). 

Текстуальные повторы в пьесах Коляды затрагивают не только 

собственно речевой, но и персонажный, а также сюжетно-

композиционный уровни внутреннего строя художественного про-

изведения.  

На персонажном уровне повторы отдельных реплик или целых 

диалогов обуславливают двойничество действующих лиц, которые, 

в отличие от гоголевских «парных персонажей», всегда нетожде-

ственных друг другу, в таких случаях выступают постоянными или 

ситуативными копиями (Коробочка, Анна Григорьевна и Софья 

Ивановна в «Коробочке» и в «Мертвых душах» участвуют в дважды 

повторяющемся претекстовом диалоге, при этом свободно меняясь в 

нем ролями).   

На сюжетно-тематическом уровне пьес повторы сцен и отдель-

ных диалогов подчеркивают наиболее значимые для автора моменты 

и (или) «замыкают» текст, создавая концентрические кольца и впе-

чатление зацикленности, безвыходности происходящего. Так, в пье-

се «Иван Федорович Шпонька…» повторяющаяся сцена трапезы в 

доме Сторченко, которая сопровождается жуткими криками персо-

нажей, подчеркивает абсурдность и враждебность окружающей ре-

альности и рождает ощущение напряженности, тревоги.  

Все перечисленные художественные средства и принципы, реа-

лизация которых связана с осмыслением «гоголевского текста», поз-

воляют Коляде не просто воспроизвести гоголевскую поэтику 

«страшного карнавала», но и пересоздать ее, сделать вторжение ир-

реального, темного начала в повседневную жизнь персонажей более 

очевидным. В результате мир художественного произведения не 

удерживается в границах жизнеподобия, рождая фантастические 

образы, которые, впрочем, сохраняют непосредственную связь с 

претекстом. Например, в «Мертвых душах», где деятельность Чичи-

кова разворачивается на грани аферы и подлинной покупки душ, 



111 

возникает образ ложек, приходящих в движение при упоминании 

героем о своем намерении. В той же пьесе, как и в «Коробочке», 

эпизод всеобщего оживления горожан во время распространения 

слухов о Чичикове лишается неоднозначности и прямо интерпрети-

руется как восстание мертвецов: «Бледны, бледны, один другого 

выше, один другого костистей, стали они вокруг кибитки, того и 

гляди – растерзают» [Коляда, 2015–2017, т. XI, с. 144]. 

Открытое присутствие зла в мире, всеобщая мертвенность и пре-

дельная искаженность реальности, граничащая с ее распадом, небы-

тием, характерные для рассматриваемых пьес, ставят перед драма-

тургом проблему возможности преодоления ужаса действительности 

и духовного возрождения героя. Как и в других своих произведениях 

(где меньшая концентрированность поэтики «страшного мира» не 

влияет на ее содержание и значение), в «гоголевских» пьесах Коляда 

«позволяет» отдельным персонажам осознать окружающую их без-

жизненность и прийти к высшим ценностям через внутреннюю 

борьбу и страдание. Данная концептуально значимая стратегия, хоть 

и перекликается с гоголевскими интенциями («пробуждение» Афа-

насия Ивановича после смерти супруги, намерение «спасти» Чичи-

кова и Плюшкина во втором и третьем томах «Мертвых душ»), не 

имеет точного соответствия в «гоголевском тексте», а потому требу-

ет его замены. 

Представляется, что именно данное обстоятельство обуславлива-

ет отказ от использования «чужого слова» в развязке всех рассмат-

риваемых пьес, где герои (Иван Федорович, Афанасий Иванович, 

Коробочка), обнаруживая ужас абсурдного существования в раз-

дробленной, «мерцающей» реальности, открывают для себя высший 

духовный идеал, недоступный большинству, и потому «вытесняют-

ся» из мира: остаются в полном одиночестве (Коробочка), ждут 

смерти (Афанасий Иванович) или умирают (Иван Федорович). 

В заключение необходимо подчеркнуть, что сфера осмысления и 

пересоздания «гоголевского текста» не ограничивается рассмотрен-

ными пьесами (которые выбраны лишь в качестве наиболее нагляд-

ных примеров), охватывая все творчество Коляды, – данное обстоя-

тельство предопределено инвариантностью обозначенной эстетико-

мировоззренческой модели, реализуемой в произведениях драматурга.   

Таким образом, систематически обращаясь в своем творчестве к 

«гоголевскому тексту», Н.В. Коляда не ограничивается постмодер-



112 

нистской интертекстуальной игрой, используя ее лишь как способ 

установления диалога с Н.В. Гоголем. В ходе данного диалогическо-

го взаимодействия, основанного на воспроизведении или пересозда-

нии «чужого слова» и выражаемых с его помощью образов, выявля-

ется сходство эстетических, аксиологических и онтологических 

представлений двух авторов, связывающих условную реальность 

своих произведений как с ирреальным, враждебным началом, источ-

ником духовной безжизненности и пошлости, так и с высшим идеа-

лом, в «запредельности» которого состоит трагизм существования 

их героев.  

 
Источники 

1. Гоголь Н.В. Полное собрание сочинений и писем: В 17 т. – 

Москва: Издательство Московской Патриархии, 2009.  

2. Коляда Н.В. Собрание сочинений: В 12 т. – Екатеринбург: Ка-

менск-Уральская типография, 2015–2017. 

3. Коляда Н.В. «У Гоголя – бесконечно смешно, а потом – ―Над кем 

смеетесь?‖» (интервью О.Ю. Багдасарян и А.В. Титовой с Н.В. Коля-

дой) // Филологический класс. – 2009. – № 22. – С. 14–16. 

 

Литература 

1. Бахтин М.М. К методологии гуманитарных наук // Бахтин М.М. 

Эстетика словесного творчества. – Москва: Искусство, 1979. – 424 с. 

2. Гусев В.А. Особенности современной рецепции проповедниче-

ского дискурса Н.В. Гоголя // Н.В. Гоголь и современная культура: Ше-

стые Гоголевские чтения: Материалы докладов и сообщений Междуна-

родной конференции. – Москва: КДУ, 2007. – С. 35–46.  

3. Клягина Л.Р. Творчество Гоголя как духовный источник русского 

авангардного искусства // Н.В. Гоголь и современная культура: Шестые 

Гоголевские чтения: Материалы докладов и сообщений международной 

конференции. – Москва: КДУ, 2007. – С. 223–231.  

4. Лейдерман Н.Л. Драматургия Николая Коляды. – Каменск-

Уральский: Издательство «Калан», 1997. – 160 с.  

5. Лейдерман Н.Л., Липовецкий М.Н. Современная русская литера-

тура: 1950–1990-е годы: Учеб. пособие: В 2 т. – Т. 2. – Москва: Изда-

тельский центр «Академия», 2003. – 688 с. 

6. Манн Ю.В. Поэтика Гоголя. Вариации к теме. – Москва: «Coda», 

1996. – 474 с.  

7. Набоков В.В. Лекции по русской литературе. – Санкт-Петербург: 

Азбука, Азбука-Аттикус, 2017. – 448 с.  



113 

8. Цыпуштанова М.А. Гоголевский текст в творческой рецепции 

Николая Коляды (пьеса «Старосветская любовь») // Вестник Удмурт-

ского университета. Серия «История и филология». – 2012. – № 4. – 

С. 43–46. 

 

THE IMPORTANCE OF "GOGOL’S TEXT"  

IN DRAMATURGY OF N.V. KOLADA 

 

© Kanarskaya Ekaterina Igorevna (2019), postgraduate, Lobachevsky 

State University of Nizhny Novgorod (Nizhny Novgorod, Russia),  

ek-uf@yandex.ru 

 
The textual expression of the dialogical interaction between N.V. Kolyada and 

N.V. Gogol on the example of four "Gogol's" plays by Kolyada ("Old World Love", 

"Ivan Fedorovich Shponka and His Aunt", "Box", "Dead Souls"). The aim of the art i-

cle is to analyze the forms and tasks of application of the ―Gogol text‖ and its connec-

tion with the ―author's word‖ in the works of N.V. Kolyada. In this article, we prove 
that the regular appeal of N.V. Kolyada to the texts of N.V. Gogol carried out in the 

form of quotations, reminiscences or allusions, is due to the similarity of the artistic 

methods of the two writers, based on the closeness of their aesthetic, axiological and 

ontological ideas. At the same time, Kolyada does not reproduce the aesthetic and 

ideological system of N.V. Gogol but recreates it from scratch, using the pretext as a 
means of identifying the meanings embedded in it, and as material for the generation 

of new meanings. On the one hand, N.V. Kolyada exposes Gogol's poetry of the 

―grim carnival‖ to artistic rethinking: referring to the means of ―areal speech‖, mask 

and disguise motives, grotesque images; using the principles of repeatability and il-

logicality, the playwright ―reveals the technique‖, makes obvious the presence of 
chaos, destructive surreal beginning, veiled in the pretext. On the other hand, Kolyada 

does not isolate the depicted world from the highest moral values that protagonists can 

acquire by going through the conditionally -symbolic awakening of the soul: this cir-

cumstance explains the complete replacement of the ―other word‖ by ―their own‖ in 

the final scenes of these plays. It is concluded that the analysis of the intertextual in-
teraction between N.V. Kolyada and N.V. Gogol is an effective way of understanding 

the axiological and ontological foundations of both the "Gogol" plays of the play-

wright and his other works. 

Keywords: Gogol, Kolyada, art reception, ―word of another‖, secondary text, dia-

logue. 

 
Sources 

1. Gogol' N.V. Polnoe sobranie sochinenij i pisem: V 17 t. – Moskva: Iz-

datel'stvo Moskovskoj Patriarhii, 2009. (In Russ.) 

2. Kolyada N.V. Sobranie sochinenij: V 12 t. – Ekaterinburg: Kamensk-

Ural'skaya tipografiya, 2015–2017. (In Russ.) 

mailto:ek-uf@yandex.ru


114 

3. Kolyada N.V. «U Gogolya – beskonechno smeshno, a potom – ―Nad 

kem smeetes'?‖» (interv'yu O.Yu. Bagdasaryan i A.V. Titovoj s N.V. Koly-

adoj) // Filologicheskij klass. – 2009. – № 22. – S. 14–16. (In Russ.) 

 

References 

1. Bahtin M.M. K metodologii gumanitarnyh nauk // Bahtin M.M. 

EHstetika slovesnogo tvorchestva. – Moskva: Iskusstvo, 1979. – 424 s. (In 

Russ.) 

2. Gusev V.A. Osobennosti sovremennoj recepcii propovednicheskogo 

diskursa N.V. Gogolya // N.V. Gogol' i sovremennaya kul'tura: SHestye 

Gogolevskie chteniya: Materialy dokladov i soobshchenij Mezhdunarodnoj 

konferencii. – Moskva: KDU, 2007. – S. 35–46. (In Russ.) 

3. Klyagina L.R. Tvorchestvo Gogolya kak duhovnyj istochnik russkogo 

avangardnogo iskusstva // N.V. Gogol' i sovremennaya kul'tura: SHestye 

Gogolevskie chteniya: Materialy dokladov i soobshchenij mezhdunarodnoj 

konferencii. – Moskva: KDU, 2007. – S. 223–231. (In Russ.) 

4. Lejderman N.L. Dramaturgiya Nikolaya Kolyady. – Kamensk-

Ural'skij: Izdatel'stvo «Kalan», 1997. – 160 s. (In Russ.) 

5. Lejderman N.L., Lipoveckij M.N. Sovremennaya russkaya literatura: 

1950–1990-e gody: Ucheb. posobie: V 2 t. – T. 2. – Moskva: Izdatel'skij 

centr «Akademiya», 2003. – 688 s. (In Russ.) 

6. Mann Yu.V. Poehtika Gogolya. Variacii k teme. – Moskva: «Coda», 

1996. – 474 s. (In Russ.) 

7. Nabokov V.V. Lekcii po russkoj literature. – Sankt-Peterburg: Azbuka, 

Azbuka-Attikus, 2017. – 448 s. (In Russ.) 

8. Cypushtanova M.A. Gogolevskij tekst v tvorcheskoj recepcii Nikolaya 

Kolyady (p'esa «Starosvetskaya lyubov'») // Vestnik Udmurtskogo univers i-

teta. Seriya «Istoriya i filologiya». – 2012. – № 4. – S. 43–46. (In Russ.) 

 

Поступила в редакцию 21.01.2019 

 

 

  



115 

УДК 82.0+82.1 

 

ГОРАЦИАНСКОЕ ПОНИМАНИЕ ЖИВОПИСИ  

В СТИХОТВОРЕНИИ МАРИИ СТЕПАНОВОЙ 

 
© Марков Александр Викторович (2019), orcid.org/0000-0001-6874-

1073, SPIN-code: 2436-2520, доктор филологических наук, профессор, 

Российский государственный гуманитарный университет (Москва, Рос-

сия), markovius@gmail.com  

 
Рассматривается стихотворение Марии Степановой «Кто тот юноша был, 

Пирра, признайся мне!...», представляющее собою глоссу и одновременно воль-

ное переложение Оды I, V Горация, произведения древнеримского поэта, рас-

крывающего обе версии происхождения живописи: из посвятительной таблички 

о спасении и из переживания приятного места. Целью статьи является установ-

ление основания, на котором горацианская образность была соединена в стихо-
творении М. Степановой с сапфической, общей темы и идеи стихотворения, а 

также источника и способов репрезентации переживания в нем возвышенного 

опыта. Методологически необходимыми признаются обращение к приемам изу-

чения экфрасиса как способа превращения изображенного в сюжетный эффект, 

исследование тех свойств поэтики оды, которые придают устойчивость ее вар и-
ациям, и интерпретация рассматриваемого стихотворения в контексте всего 

творчества М. Степановой, характеризующегося определенным набором ценно-

стей и стилистических правил. Отмечается, что Гораций сопоставляет версии 

появления изобразительного искусства сложно построенным сюжетом любов-

ного соблазна как катастрофического и неотвратимого, тогда как Степанова 
трактует соблазн как возвышенное переживание. Если у Горация конфликт раз-

решается диалогом, то у Степановой – образностью неотвратимого бытия после 

катастрофы. Доказывается, что развитие сюжета у Степановой укоренено в ан-

тичном понимании теофании, явления божества, позволяющем при этом уви-
деть за блистательным фасадом античности травматический опыт. Делается 

вывод, что Степанова и глубоко воспринимает предпосылки античной культу-

ры, и контекстуализирует их внутри современной гендерной и травматической 

проблематики, что позволяет по-новому воссоздать норматив экфрасиса в со-

временной поэзии.  
Ключевые слова: Гораций, Мария Степанова, живопись в поэзии, экфрасис, 

стилизация, вариация, семантический ореол метра, эротическая топика, антич-

ные традиции в поэзии, живописная семантика.  

 

Введение 

В стихах современного русского поэта Марии Степановой часто 

встречаются стилизации, имитация простонародной или иноязычной 

речи, воспроизведение сложных поэтических форм. При этом такие 

mailto:markovius@gmail.com


116 

стилизации не иронические и тем более не эпигонские: в них прин-

цип «глоссы», то есть развитие темы, предпосланной иноязычной 

или принадлежащей заведомо другому стилю цитатой, преобладает 

над обыгрыванием формальных особенностей стиля. Стиль оказыва-

ется не характеристикой говорящего, а техникой изображения, так 

что такая глосса заставляется задуматься над изображаемым, над 

тем, как оно может вмешиваться в действительность.  

Этот принцип исследования живописи и изображения вообще с 

точки зрения эффекта, а не стилистических перипетий, соблюдается 

во многих произведениях и книгах Степановой. Достаточно указать 

на ее последнее крупное произведение, антивоенную поэтическую 

композицию «Война зверей и животных», основная тема которой, 

невозможность мира после сбора урожая, вопреки привычным пред-

ставлениям, что после праздника урожая начинается мирная подго-

товка к зиме, – отсылает к образам времен года, в частности, к изоб-

ражениям осени не просто с плодами, а с вином, то есть уже перера-

ботанным и готовым продуктом – но при этом выясняются эффекты 

этой готовости, насколько готовые и поспешные решения могут 

привести к военным действиям. Урожай оказывается и спаситель-

ным образом, некоей иконой, которая могла бы предотвратить вой-

ну, если бы все бы принимали этот образ всерьез, но одновременно и 

место урожая оказывается местом боевых действий, местом заведо-

мо опустошенным и не способным быть идеальным пейзажем. В 

этом крупном произведении и искусство как икона, и искусство как 

приятная иллюзия показаны от противного, в ситуации, когда и то, и 

другое невозможно. Но как связаны эти два понимания изобрази-

тельного искусства – и предстоит выяснить в нашей статье на 

наиболее показательном примере их сопряжения.  

 

Текст стихотворения (из книги «Счастье», 2003) 

 

* * * 
Кто тот юноша был, Пирра, признайся мне!  

Не ответишь? Молчишь? Вылупив глупые  

Голубые гляделки,  

В сучке-сумочке роешься?  
 

Не томи, расскажи, что обещал тебе  

Или не обещал, что показал тебе  



117 

Или не показал он...  

Ничего не показывал?  
 

Знаешь, кто это был, ты, деревенщина?  

Это бог, это бог, сам, на каникулах!  

Нынче локти кусаешь –  

Будешь биться о стены ты,  
 

Что могла бы сейчас вольной кобылкою,  

Лавром, метромостом, ушлою ласточкой  

Сочинять мемуары...  

Назови "О божественном".  
 

Им никак не надеть смертного облика,  

Не испортив его петли и вытачки.  

Так и шастают: пьющий,  

Нищий или хромающий.  
 

Успевай поспевать, дело нехитрое,  

И тебе повезет; год отработала –  

И впадаешь рекою  

В сине-море Каспийское. 
 

Постановка проблемы 

Данное стихотворение представляет собой вольное переложение 

Оды I, V Горация, причем первая строка – глосса, точное воспроиз-

ведение первой строки Оды в переводе А. Семенова-Тян-Шанского. 

Точно соблюден сложный античный размер, алкеева строфа, и в це-

лом образный ряд стихотворения.  

Но наравне с темой Горация появляется тема Сапфо: обращение 

поэтессы к подруге, причем обсуждающее явление божества. Способ 

разговора о божестве, введенный Сапфо, так что божество непосред-

ственно является при разговоре, анонимный эллинистический автор 

трактата «О возвышенном» отождествил с понятием возвышенного, 

то есть непосредственного производства речью божественного явле-

ния, эпифании. Другим таким примером автор трактата считал биб-

лейские слова «Да будет свет», за которыми свет действительно 

наступил. Такое возвышенное явление «катастрофично» в античном 

смысле, если понимать катастрофу как развязку, сюжетное разреше-

ние, наступление совершенно новых обстоятельств, совершенно ме-

няющих всю сцену.  



118 

Вопросом является основание, на котором горацианская образ-

ность была соединена с сапфической, общая тема и идея стихотво-

рения и собственно переживание в нем возвышенного опыта. При 

этом если для Горация такой вопрос не мог встать, потому что пи-

шет он алкеевой, а не сапфической строфой, то для современного 

поэта, для которого семантический ореол любого жесткого метра 

прежде всего «античный», а уже потом авторский, такой вопрос 

неотвратим.  

Методология решения проблемы. 

Раз стихотворение Степановой подражает Оде Горация, имеющей 

в виду начальные функции античной живописи, то для его интерпре-

тации необходима методология изучения экфрасиса как способа по-

строения лирических сцен, как способа оживления начальных впе-

чатляющих данностей, превращения изображенного в сюжетный 

эффект. Также, так как перед нами вариация, но соблюдающая в це-

лом жанровую рамку, рамку Оды, то есть стихотворения о явлении 

божества или явления человека в божественной силе, и этим она от-

личается от других известных нам вариаций, сознательно или бессо-

знательно переключающих стилистический регистр, необходимо 

исследовать те свойства поэтики оды, которые придают такую 

устойчивость вариациям. Наконец, необходима интерпретация этого 

стихотворения в контексте всего творчества Степановой, в котором 

существует как постоянный круг ценностей и предпочтений, прежде 

всего тематических, таких как гуманизм, гендерное равенство, и при 

этом определенная скорбь о текущем человеческом состоянии, так и 

свод стилистических правил, относящихся прежде всего не к фор-

мальным стилистическим решениям, а к допустимым и недопусти-

мым способам развертывания сюжета. 

Основная часть (аргументация) 

Ода Горация представляет собой рассказ о любовной катастрофе, 

которую пережил как лирический повествователь, так и изображае-

мый в оде герой. При этом как это обычно у Горация, изысканная 

композиция позволяет ввести дополнительные мотивы, такие как 

мотивы благоразумия, спасения, лирического предчувствия и мону-

ментальности даже случайных и текущих событий, на которые ни-

кто бы иначе не обратил внимания.  

Интерес эта ода представляет прежде всего тем, что в ней имеют-

ся в виду обе версии происхождения живописи. С одной стороны, 



119 

адресат стихотворения, которого лирический повествователь застал 

в объятьях куртизанки, находится внутри идеального пейзажа: цве-

тущий грот как место действия включает в себя все свойства такого 

идеального пейзажа – влажность, ароматы, изобилие. Это соответ-

ствует версиям происхождения живописи из прямого подражания, с 

целью удержать любовь удержанием ее идеального образа в неиз-

менной обстановке, что придаст монументальность самому любов-

ному чувству. Речь, конечно, об известном анекдоте, приводимом 

Плинием Старшим, что подражательная живопись возникла из порт-

рета-силуэта, когда тень любимого человека была обведена на стене 

пещеры. Как раз грот Горация лучше всего соответствует этой вер-

сии возникновения искусства, и даже диалогическая форма отражает 

такое взаимодействие модели и тени, вопросы к куртизанке должны 

укорить ее за то, что уже состоялось, при этом вопросы заинтересо-

ваны только в судьбе юноши, а не в ее судьбе, тем самым ей отво-

дится роль статиста, тени в будущей мрачной судьбе этого юноши.  

С другой стороны, в конце лирический повествователь сравнива-

ет свою любовную неудачу в отношениях с женским адресатом сти-

хотворения с кораблекрушением, а свою оду тем самым – с посвяти-

тельной табличкой в храм. Речь идет о другой версии происхожде-

ния живописи, которая подразумевается самим жанром экфрасиса: 

происхождением живописи из посвятительных табличек, изобра-

жавших крушение и чудесное спасение, благодаря чему спаситель-

ная функция, пример спасения и внушение спасения, и стала перено-

ситься на изображения. Эти начальные изображения по функции 

ближе всего стояли не к иконам официального христианского куль-

та, а к мексиканским ретаблос. Но если на современных ретаблос 

есть надписи, то большая часть этих храмовых изображений была 

без надписей, и требовался при этом экзегет, специальный служи-

тель храма, который объяснял смысл изображенного и тем самым 

подводил бы посетителей храма к идее божественного спасения. 

Именно такая экзегеза, например, образует сюжет романа Лонга 

«Дафнис и Хлоя»: картина в храме и развернута в подробный сюжет 

любви как истинного спасения личности. Конечно, лирический по-

вествователь Горация жертвует не только картину (tabula), но и соб-

ственные одежды, и таким образом в качестве «экзегета» выступает 

его собственная одежда, собственная телесность, что важно и для 

стихотворения Степановой как стихотворения о телесности.  



120 

У Горация эти две версии объединены тем, что юноша, новый 

любовник куртизанки, ничего не знает о будущем, находится только 

в мире подражания, тогда как лирический повествователь не просто 

приобрел жизненный опыт после неудач с куртизанками, но получил 

своего рода пророческий дар, способность видеть собственное спа-

сение и возможность чужого спасения. Таким образом, никакой речи 

о синтезе двух версий не идет, напротив, резкое разведение этих 

двух версий и образует ту модель поэта-пророка, которой следует 

Гораций.  

Для дальнейшего понимания стихотворения важна полемика о 

самом образе куртизанки Пирры, между М.Л. Гаспаровым и 

Я.М. Боровским. М.Л. Гаспаров увидел в этом стихотворении образ-

чик нормативной для поэта композиции, в которой крутые повороты 

сюжета, сопровождаемые сменой интонации, способствуют фило-

софской отрешенности вместо былой вовлеченности: «Гораций, уже 

простившийся с любовными треволнениями, издали сочувственно 

смотрит на участь влюбленных. Мысль поэта движется, как качаю-

щийся маятник, от картины счастья к картине несчастья и обратно, и 

качания эти понемного затихают, движение успокаивается: начина-

ется стихотворение ревнивой заинтересованностью, кончается оно 

умиротворенной отрешенностью». [Гаспаров, 1970, с. 13] Характер-

но, что Гаспаров говорит «Гораций», а не «лирический повествова-

тель», так как для него важно, что начинается стихотворение со 

вполне реальных отношений с реальной коварной куртизанкой, а 

заканчивается уже схематизацией и условностью, позволяющей фи-

лософски принять происходящее.  

Боровский, не менее выдающийся знаток античности, чем Гаспа-

ров, почему-то прочел эту Оду не как песнь о божестве, а как роман 

и соответственно реконструирует ее сюжет не как сочувствие опыт-

ного любовника неопытному, но как восхищение Пиррой, понимая 

под «несчастными» тех, кого Пирра оставила равнодушными [Бо-

ровский, 1977, с. 194]. Тем самым стихотворение делит всех мужчин 

на любовников Пирры, которые счастливы тем, что были с ней, даже 

хотя она их бросила, все закончилось катастрофой в нашем совре-

менном, а не в античном понимании, и на жалких людей, не способ-

ных плениться красотой, не обладающих достаточной чувствитель-

ностью. Тем самым Ода вроде бы говорит об эпифании Пирры, но 



121 

эта эпифания оказывается встроена в романное распределение ро-

лей.  

В стихотворении Степановой однозначно имеется в виду версия 

Гаспарова, а не Боровского. Никакой идеализации куртизанки и из-

нанки этой идеализации – смиренного принятия своих неудач, на 

чем настаивает Боровский, здесь нет. Наоборот, идеален может быть 

только юноша, как предмет желания, причем желания не только со 

стороны человека, но и самого искусства. Именно о нем можно 

написать трактат «О божественном», название которого в русском 

языке даже ритмически отсылает к трактату «О возвышенном».  

Но особенностью этого явления бога оказывается, что он догоня-

ет героиню. Он сам приходит к ней, возможно, с какими-то дарами. 

Если бы героиня его узнала, она бы приобрела стремительность, за 

которой он бы не угнался. Наконец, это явление бога таково, что оно 

инвалидно, в полной противоположности античному представлению 

о том, что боги отличаются легкой походкой. Для лирической по-

вествовательницы, условной новой Сапфо, само схождение божества 

на землю – это травма, неудобство, невозможность угнаться даже за 

смертными. Можно предположить здесь отсылку, вольную или не-

вольную, к ряду сюжетов европейской мифологической живописи, а 

именно к тем, где аллегорический смысл полностью вытесняет фа-

бульный. Такова, например, «Аллегория с Дионисом» («Аллегория 

распутства», ок. 1490), одна из четырех аллегорических досок Бел-

лини, где колесница Диониса догоняет христианского воина и Дио-

нис хочет отвлечь его от его подвига. Божество здесь оказывается 

догоняющим, хотя встреча с ним и должна опьянить, ввести в со-

всем другое состояние. Но Дионису приходится ехать на колеснице, 

запряженной Эросами, что, конечно, отсылает к введенному Сапфо в 

«Гимне Афродите» пониманию Убеждения как одного из даров, 

точнее, одной из спутниц Афродиты.  

В поэзии Степановой обе версии происхождения изобразительно-

го искусства соединяются. Начальное «приятное место» оказывается 

местом неузнавания божества, неудавшейся епифании, а значит, и не 

местом возможной катастрофы жизненной, которой Гораций проти-

вопоставил плодотворную катастрофу в искусстве. А значит, меня-

ется и второе понимание искусства, спасительное изображение пре-

вращается во множество неостановимых метаморфоз, которые лири-

ческая повествовательница обещает своей собеседнице. Это уже не 



122 

разовое спасение и приведение в идеальное состояние, но постоян-

ное превращение, и его символом становится сочинение мемуаров, 

то есть редактирование своих мемуаров, а не спасительное запечат-

ление опыта. При этом в пещере топика запечатления заменяется 

топикой искомого подарка, то есть вместо неопределенного будуще-

го есть только определенность утраченного настоящего, а в части, 

посвященной метаморфозам, побеждает топика желания как посто-

янного выхода из себя, то есть запечатления только экстатического, 

а не сюжетного. 

Но именно это позволяет говорить о катастрофе в современном 

понимании, как о травме, благодаря как раз полному принятию все-

рьез катастрофы в античном понимании. Без этого серьезного при-

нятия, очень «горацианского» в смысле неожиданного поворота к 

уже сказанному, о котором писал М.Л. Гаспаров, не состоялось бы 

серьезного разговора о современности.  

Дискуссия 

Сравнение стихотворения Степановой с оригинальным латин-

ским текстом позволяет понять, как смог состояться этот серьезный 

разговор. В частности, Пирра завивает золотистые волосы (religas – 

скрепляешь заколками), тогда как по сюжету у Степановой она дела-

ет это нервически, роясь в сумке, иначе говоря, она не блистательная 

безупречная красавица, как у Боровского, а наоборот, участница чу-

жого счастья и чужого несчастья, сама не очень понимающая, как 

нужно выглядеть идеально, как себя представить картинно. Это как 

раз горацианский ход, «поворот» по Гаспарову, когда нужно ото-

рваться от некоей данности, чтобы посмотреть на нее со стороны, 

идеализировать и тем самым включить в ход действия, тем самым 

вытеснив частную жизненную катастрофу катастрофой в эстетиче-

ском смысле как развязкой.  

Юноша у Горация назван gracilis, и далее говорится, что он весь 

облит духами. Перед нами грубая материализация изначального по-

нятия об изяществе, gratia, как блеске некоей божественной жидко-

сти, помазания, не менее грубая, чем «сучка-сумочка».  

Наконец, важнейший момент, который обычно утрачивается в 

переводе, когда переменчивость куртизанки сравнивается с пере-

менчивостью ветров. У Горация речь идет не просто о том, что ветер 

переменчив, а что легкий ветерок (aura) может солгать (fallax), пере-

расти в бурю. Этого не замечает тот, кто легковерен (credulus) – это 



123 

слово в римской этике обозначало человека суеверного и эмоцио-

нального. В стихотворении Степановой как раз Пирра должна бить-

ся о стену, что не признала явление бога, иначе говоря, осознать 

собственную эмоциональность, собственную вспыльчивость, о кото-

рой она прежде не догадывалась, набить шишек на ней, а потом 

стать спокойной рекой, образцом банальности, впадающей в Кас-

пийское море, иначе говоря, понять, что в эмоциях правды нет. Это 

гораздо больше соответствует мысли Горация, чем то простое 

утверждение женской капризности, которую мы встречаем в суще-

ствующих многочисленных переводах этой оды Горация. Мы видим, 

что фактически воспроизведена логика экфрасиса, отдающего сю-

жетному развитию «по картинке» приоритет перед анализом эмо-

ций.  

Заключение 

Если для Горация живопись, ее чудесное появление, ее спаси-

тельность, существует как факт, сколь бы в неопределенное дальнее 

время ни был этот факт отодвинут, и сколь бы ни была любовная 

интрига частной, эта частность – механизм экфрасиса, возрождаю-

щего чудесность живописи, то для Степановой как современного 

поэта живопись катастрофична в любой момент, она всегда неверо-

ятна в сравнении с происходящей ситуацией, и уделяет идеальному 

развитию ситуации часть собственной невероятности. Именно тогда 

современность и может оказаться не только катастрофичной, но и 

соотносящей длительность своей катастрофы с запаздыванием спа-

сительной развязки.  

 
Литература 

1. Гаспаров М. Л. Поэзия Горация (Гораций, или золото середины) 

// Квинт Гораций Флакк. Оды. Эподы. Сатиры. Послания. – Москва, 

1970. – С. 5–38. 

2. Боровский Я. М. Intemptata nites: к истолкованию оды Горация I, 5 

// Вестник древней истории. – 1977. – № 1. – С. 192–195. 

 

HORATIAN UNDERSTANDING OF PAINTING  

IN THE POEM BY MARIA STEPANOVA 

 

© Markov Alexander Victorovich (2019), Doctor Habil. in Philology, Pro-

fessor at the Department of the Cinema and Contemporary Art Studies, Art 



124 

History Faculty, Russian State University for the Humanities , markovi-

us@gmail.com 

 
A poem by Maria Stepanova ―Kto tot yunosha bil, Pirra, priznaysia mne!.. (Who 

was that young man, Pyrrha, confess to me!)‖ is both a gloss and at the same time the 

permissive interpretation of Ode I, V by Horace – the work of the Roman poet that 

reveals both versions of the origin of painting: as a development of tributary signs 

about rescue and as a reflection of experience of a pleasant place. The purpose of the 
article is to establish the basis on which the Goratinian imagery was combined in M. 

Stepanova‘s poem with a sapphic, general theme and idea of the poem, as well as the 

source and methods of representing the sensation of sublime experience in it. Meth-

odologically it is necessary to refer to the techniques of studying ecphrasis as a way of 

turning the depicted images into plot effects, the study of those properties of the poet-
ics of the odes that give stability to its variations, and the interpretation of the poem in 

the context of M. Stepanova‘s entire work, which is characterized by a certain set of 

values and stylistic rules. The authors note that Horace compares the version of the 

origin of the visual arts with a complex plot of love temptation as catastrophic and 

inevitable, whereas Stepanova interprets the temptation as a sublime experience. 
While Horace resolves the conflict by dialogue, Stepanova uses figurativeness of 

inevitable being after a catastrophe. We prove that Stepanova's plot  development is 

rooted in the ancient understanding of the theophany, the phenomenon of a deity, 

which allows one to see a traumatic experience behind the brilliant facade of antiqui-

ty. It is concluded that Stepanova deeply perceives the prerequisites of ancient culture 
and contextualizes them within the modern gender and traumatic perspectives, which 

makes it possible to recreate the standard of ecphrasis in modern poetry in a new way. 

Keywords: Horace, Maria Stepanova, painting in poetry, ecphrasis, stylization, 

variation, semantic aura of the meter, erotic topic, ancient traditions in poetry, pictori-

al semantics.  

 
References 

1. Gasparov M. L. Poehziya Goraciya (Goracij, ili zoloto serediny) // 

Kvint Goracij Flakk. Ody. EHpody. Satiry. Poslaniya. – Moskva, 1970. – 

S. 5–38. (In Russ.) 

2. Borovskij YA. M. Intemptata nites: k istolkovaniyu ody Goraciya I, 5 // 

Vestnik drevnej istorii. – 1977. – № 1. – S. 192–195. (In Russ.) 

 

Поступила в редакцию 16.01.2019 

  

mailto:markovius@gmail.com
mailto:markovius@gmail.com


125 

КОММЕНТАРИИ 

COMMENTS 
 

 

УДК 821.161.1 

 

ИЗ КОММЕНТАРИЯ К АВТОРСКИМ ПЕСНЯМ.  

ТРИ ЗАМЕТКИ 

 
© Кулагин Анатолий Валентинович (2019), SPIN-code: 1885-4061, 

доктор филологических наук, профессор, Государственный социально-

гуманитарный университет (Коломна, Россия), litkaf@mail.ru 

 
В статье комментируются авторские песни Михаила Анчарова («Пыхом 

клубит пар…»), Юрия Визбора («Спокойно, дружище, спокойно!..») и Влади-

мира Высоцкого («Никакой ошибки»). Предметом исследования являются ин-
тертекстуальные отношения, существующие между данными произведениями и 

поэтическими текстами других авторов, а его целью – установление возможных 

литературных источников названных песен. Доказывается, что песня М. Анча-

рова «Пыхом клубит пар…» создана под влиянием стихотворений Б. Корнилова 

«Лес» и «Лесной дом». Об этом свидетельствуют сходство лирических ситуаций 
(в «Лесе» Корнилова лирический герой также участвует в поединке с враждеб-

ной ему природой, который приобретает иносказательный характер), актуализа-

ция в песне Анчарова характерного для творчества Корнилова мотива охоты, 

ритмическое созвучие, общий пафос и лирическая атмосфера динамики, сбли-

жающие «Пыхом клубит пар…» и «Лесной дом». Автор подтверждает вывод 
Н.А. Богомолова о наличии генетической связи между песней Ю. Визбора 

«Спокойно, дружище, спокойно!..» и стихотворением Н.С. Гумилева «Рабочий». 

В обоснование данного вывода приводятся такие аргументы, как популярность 

творчества Гумилева среди поэтов «оттепельного» поколения , присутствие уже 

в ранних стихах Визбора образов и лирических мотивов «Рабочего», наличие в 
«Спокойно, дружище, спокойно!..» реминисценции из другого стихотворения 

Гумилева – «Жираф». Автор предлагает ранее не рассматривавшийся учеными 

возможный источник песни В. Высоцкого «Никакой ошибки» – стихотворение 

поэта-обэриута Н. Олейникова и драматурга Е. Шварца «На именины хирурга 

Грекова». Текст песни Высоцкого и названное стихотворение сближает лириче-
ская ситуация, основанная на «остранении», возникающем в сознании героя -

пациента, а также общий стихотворный размер, четырѐхстопный хорей, соот-

ветствующий энергичной смене картин и ироничной интонации произведений. 

В пользу данной версии говорит также подтвержденный интерес Высоцкого к 

поэзии Олейникова в 1975‒76 гг. 
Ключевые слова: Анчаров, Визбор, Высоцкий, комментарий, источник, тр а-

диция. 

mailto:litkaf@mail.ru


126 

1 

Нам доводилось писать о том, что творчество одного из осново-

положников авторской песни Михаила Анчарова испытало сильное 

влияние поэзии Бориса Корнилова [Кулагин, 2018]. Выявленные 

нами реминисценции восходят к произведениям Корнилова, вошед-

шим в его «Книгу стихов» 1933 года. 

У нас есть основания предполагать, что творчество Корнилова 

Анчаров, в юности необычайно начитанный
7
, знал не только по 

«Книге стихов». Так, в «Первой книге» Корнилова (1931) и в его же 

сборнике «Стихи и поэмы» (1935) было помещено стихотворение 

«Лес», которое могло отозваться, как нам думается, в двух сравни-

тельно ранних анчаровских песнях. Ситуация охоты сопровождается 

в стихотворении Корнилова лирическим пейзажем с такими, в част-

ности, строками: «Деревья клубятся клубами – // ни сна, / ни пути, / 

ни красы» [Корнилов, 1966, 93; здесь и далее цитаты из произведе-

ний Корнилова сверены нами с изданиями 1930-х гг.]. Выразитель-

ный образ клубящихся деревьев мог преобразиться в образ клубяще-

гося же пара в песне Анчарова «Пыхом клубит пар…» (1943): 
 

Пыхом клубит пар 

Пароход-малец, 

Волны вбег бегут от колѐс. 

На сто тысяч вѐрст 

Небеса да лес, 

Да с версту подо мной откос  

[Анчаров, 2001, с. 22]. 
  

Но сама возможная перекличка (а нам доводилось отмечать [см.: 

Кулагин, 2018, с. 9‒10] и содержащуюся в этих строках реминис-

ценцию из стихотворения Корнилова «В Нижнем Новгороде с отко-

са…», положенного на мелодию юным Анчаровым) возникла на ос-

нове сходства лирических ситуаций. В обоих произведениях лириче-

ский герой словно преодолевает сопротивление враждебной ему ди-

кой природы, поединок с которой обретает иносказательный харак-

тер: «Рыдают мохнатые совы, // а сосны поют о другом – // бок о бок 

                                                                 
7 «Про меня говорили, что я читаю не книжки, а библиотеки» (из кулуарных 

разговоров после анчаровского вечера в ДК «Металлург» 21 мая 1981 г.; рас-
шифровка фонограммы осуществлена Н.А. Игнатовой; благодарим 

В.Ш. Юровского, ознакомившего нас с текстом расшифровки). 



127 

стучат, как засовы, // тебя запирая кругом. // Тебе, проходимец, 

судьбою, / дорогой – болота одни…» (Корнилов) [Корнилов, 1966, 

93‒94]; «Прѐт звериный дух / От лесных застрех, // Где-то рядом гу-

дит гроза. // Дует в спину мне / Ветерок-пострел, // Заметая пути 

назад» [Анчаров, 2001, с. 22]. От мотива «звериного духа» тянется 

нить к другому мотиву, подсказанному Анчарову творчеством стар-

шего поэта. Речь идѐт о мотиве охоты, для Корнилова весьма значи-

мом. У него это даже и не мотив, а целая тема, звучащая не только в 

цитируемом стихотворении (слова «охота» здесь нет, но читатель 

догадывается, что лирический герой в лесу именно охотится), а ещѐ, 

например, в стихотворениях «Весна», «Охота», «Лес над нами 

огромным навесом…» Так вот, лирический герой корниловского 

«Леса» сталкивается с медведем: «И старая туша, как туча, // как бу-

рей отбитый карниз, // ломая огромные сучья, // медведь обрывается 

вниз. // Ни выхода нет, ни просвета, // и только в шерсти и зубах // 

погибель тяжѐлая эта // идѐт на тебя на дыбах» [Корнилов, 1966, с. 

94]. Мотив охоты на медведя возникает в песне Анчарова «Сорок 

первый» (написана в 1945, дорабатывалась в 1959‒60 гг.), а именно в 

названии и в поясняющем авторском предуведомлении: «Не в том 

смысле, что сорок первый год, а в том смысле, что сорок медведей 

убивает охотник, а сорок первый – убивает охотника. Такая есть 

примета сибирская. Такая любовная песня» [Анчаров, 2001, с. 446]. 

В самой песне «охотничьих» мотивов нет; надо полагать, с парой 

«охотник – медведь» ассоциируются здесь отношения лирического 

героя и героини: «Я засыпан людской порошею, // Я мечусь из краѐв 

в края. // Эй, смотри, пропаду, хорошая, // Недогадливая моя!» [Ан-

чаров, 2001, с. 27]. Героиня и есть тот «сорок первый медведь», от 

которого «пострадал» герой. Конечно, по смыслу это отступает от 

стихов Корнилова, но сказаться на выборе поэтической ассоциации 

могла сама продемонстрированная последним возможность исполь-

зования охотничьих мотивов в лирическом контексте.  

Вернѐмся к песне Анчарова «Пыхом клубит пар…» В ней, как и в 

отдельных строфах позднейшей анчаровской же «Баллады о танке  

Т-34…» (1965), использован так называемый кольцовский пяти-

сложник – ритм, где из пяти слогов стиха обязательно должен быть 

ударным третий, и иногда – первый. Строфа песни «Пыхом клубит 

пар…» представляет собой шестистишие, в котором стихи 1, 2, 4 и 5 

выдержаны именно в этом ритме, а стихи 3 и 6 написаны дольником: 



128 

«Пыхом клубит пар // Пароход-малец, // Волны вбег бегут от колѐс» 

и так далее. Да и дольник в некоторых местах, если отбросить сле-

дующую за цезурой часть стиха, тоже звучит как кольцовский пяти-

сложник: «Волны вбег бегут…» Нам думается, что этот, сравнитель-

но редкий в русской поэзии, ритм тоже мог восходить у Анчарова к 

Корнилову, а именно к его стихотворению «Лесной дом», где строфа 

как раз состоит из шести стихов, и пятисложником написаны стихи с 

теми же номерами, что позже – в анчаровской песне: «От резных 

ворот // Через отчий сад // И поля, где пасутся закаты, // Я пошѐл 

вперѐд, // Не взглянув назад – // На соломой покрытые хаты» [Кор-

нилов, 1966, с. 63]. «Лесной дом» вошѐл (не считая публикаций 20-х 

годов в газете и в коллективном сборнике) в книгу Корнилова «Мо-

лодость» (1928), так что мы можем предположить знакомство Анча-

рова и с этим изданием. Конечно, стихи 3 и 6 у Корнилова ритмиче-

ски иные, чем у Анчарова: они написаны трѐхстопным анапестом. 

Но кольцовский пятисложник, задающий в обоих случаях тон, обес-

печивает ритмическое созвучие между двумя стихотворениями. Они 

близки друг другу и самим пафосом. Лирический герой Корнилова, 

вполне в духе известной песни «Живѐт моя отрада», да и кольцов-

ской поэзии тоже, устремлѐн к «удивительному домику», где живѐт 

красавица-хозяйка: «Только тихий дом // Мне в стихи залез. // Ниче-

го не пишу я, / кроме…» Герой песни Анчарова тоже обращается к 

любовной теме (пусть не вполне буквально, но иносказательно) как 

знаку своего самоутверждения: «К чѐрту всех мужей – // Всухомятку 

жить! – // Я любовником на игру // Выхожу, ножом // Расписав межи 

– // Всѐ равно мне – что пан, что труп» [Анчаров, 2001, с. 22‒23]. 

«Любовник» – вот общая для героев Корнилова и Анчарова поэтиче-

ская роль. И важна, конечно, лирическая атмосфера динамики, пере-

ходящая, кстати, и в упомянутую выше «Балладу о танке Т-34…»: 

«Впереди колонн // Я летел в боях, // Я сам нащупывал цель…» [Ан-

чаров, 2001, с. 68] Одним словом, перед нами опять случай ритмиче-

ского влияния – выходящего, однако, за сугубо формальные рамки и 

обретающего семантическое наполнение. 

 

  



129 

2 

В 2015 году была опубликована серия комментаторских заметок 

Н.А. Богомолова о песнях Визбора; одна из этих заметок была по-

священа песне «Спокойно, дружище, спокойно!..» (1962) [Богомо-

лов, 2015, с. 125‒127]. Исследователь обнаружил перекличку между 

финальными строками песни «Уже изготовлены пули, // Что мимо 

тебя просвистят» [Визбор, 2001, т. 1, с. 94] и стихотворением Гуми-

лѐва «Рабочий»: «Пуля, им отлитая, просвищет // Над седою, вспе-

ненной Двиной, // Пуля, им отлитая, отыщет // Грудь мою, она при-

шла за мной. <…> И Господь воздаст мне полной мерой // За недол-

гий мой и горький век. // Это сделал в блузе светло-серой // Невысо-

кий старый человек» [Гумилѐв, 1991, т. 1, с. 215‒216]. Напоминая о 

сильном влиянии Гумилѐва на советских поэтов двадцатых – трид-

цатых годов [Тименчик, 2018], Н.А. Богомолов резюмирует, что оно, 

несмотря на фактический запрет творчества поэта, «дотянулось <…> 

‒ напрямую или через чьѐ-то посредничество – и до поэтов поколе-

ния Визбора» и обусловлено было общим для Гумилѐва и Визбора 

культом «мужества и стойкости» [Богомолов, 2015, с. 127]. В самом 

деле, дотянулось: например, из воспоминаний И. Кохановского, од-

ноклассника Высоцкого, мы знаем, что стихами Гумилѐва друзья 

увлеклись уже в юности: «…к нам попала книжечка стихов Гумилѐ-

ва, из которой мы кое-что выучили, в частности ―Капитанов‖ и ―Ра-

бочего‖…» [Кохановский, 2017, с. 19; см. также: Соколова, 2002]. 

Как видим, речь идѐт о том же стихотворении, оказавшемся привле-

кательным для юношей «оттепельного» поколения
8
. В начале 60-х 

годов неопубликованные стихи русских поэтов можно было про-

честь не только в чудом уцелевших после революции, двух войн и 

массовых репрессий старых книгах, но и переписанными от руки, 

перепечатанными на пишущей машинке. «Это было время, – пишет 

в своих мемуарах о Визборе Р. Арефьева, – когда дарили друг другу 

перепечатанные на машинке книги прозы Цветаевой и Мандельшта-

ма, стихи Гумилѐва, Бродского и др. Юра счѐл драгоценным подар-

ком к Новому году рукописный текст ―Рождественского романса‖ 

Иосифа Бродского…» [Арефьева, 2014, с. 270]. Заметим: И. Коха-

                                                                 
8 Наличие реминисценции из гумилѐвского «Рабочего» в песне Высоцкого 

«Гербарий» (оборот «в большой постели») предположил в своѐм докладе на 
конференции «Владимир Высоцкий – поэт, актѐр, певец, композитор» (Гродно, 

2018) И. Б. Иткин. 



130 

новский упоминает именно «Рабочего» как стихотворение, вызвав-

шее особый интерес молодых людей. Здесь можно назвать и ещѐ 

одного поэта того же поколения – Геннадия Шпаликова, его песню 

«Ах, утону я в Западной Двине…» (1961), где упоминание именно 

Двины звучит, как у Гумилѐва, в «гибельном» контексте (хотя само 

стихотворение писалось как шуточное) и позволяет предположить 

наличие реминисценции
9
. Это косвенный аргумент в пользу правоты 

комментатора песни Визбора. И, конечно, версия Н. А. Богомолова 

подтверждается другими, более ранними стихами Визбора: «Сдела-

на в дымных больших городах // И охраняется в тѐмных складах // 

Пуля, которая в первом бою // С треском шинель продырявит мою. // 

Мало. Сработан рабочим седым // Взрыв, заключѐнный в осколки и 

дым, // Взрыв, что, ударив по пыльной листве, // Бросит меня на рас-

свете в кювет» («Сделана в дымных больших городах…») [Визбор, 

2001, т. 1, с. 51]. Эти строки написаны в апреле 1957 года, когда два-

дцатидвухлетний Визбор проходил срочную военную службу; они, 

включающие мотивы и пули, и седого рабочего (у Гумилѐва, напом-

ним: «невысокий старый человек»), не оставляют сомнения в том, 

что стихотворение Гумилѐва «Рабочий» юному поэту уже известно. 

Заметим, что Визбор, несмотря на пока ещѐ небольшой поэтический 

опыт, не копирует находку мастера, а придаѐт заимствованному у 

него лирическому мотиву оригинальную разработку, вообще расши-

ряет его. Это видно уже по приведѐнным строкам, где, кроме пули, 

упоминается ещѐ взрыв, а дальше возникнут целые «сотни тысяч 

людей», что «трудятся порознь, неведомо где», чтобы уничтожить 

лирического героя: «…Лапник сырой. Вся палатка в дыму. // Что я 

им сделал? Никак не пойму». Ситуация конкретизируется за счѐт 

включения в неѐ собственного армейского опыта поэта. Герой – не 

абстрактная потенциальная жертва чьей-то агрессии, а солдат, для 

которого размышления о войне и гибели, несмотря на мирное время, 

всѐ-таки естественны, ибо к этому располагает его нынешняя долж-

ность. 

Но мы хотим вернуться к песне «Спокойно, дружище, спокой-

но!..» Нам представляется, что в ней есть ещѐ одна реминисценция 

                                                                 
9 Отмечено 19.4.2011 участницей Форума Высоцкого Марией Сухановой 

(выступающей под ником «Тѐтушка Несси») – см.: Владимир Высоцкий: Офи-
циальный сайт Фонда В.С. Высоцкого – http://ubb.kulichki.com/ubb/Forum53/ 

HTML/001747-2.html (дата обращения: 19.7.2018). 

http://ubb.kulichki.com/ubb/Forum53/HTML/001747-2.html
http://ubb.kulichki.com/ubb/Forum53/HTML/001747-2.html


131 

из поэзии Гумилѐва. Напомним последние строки второго куплета 

(который Визбору пришлось переделать для фильма «Июльский 

дождь», где он поѐт эту песню в кадре): 
 

Виденья видали ночные 

У паперти северных гор, 

Качали мы звѐзды лесные 

На чѐрных глазищах озѐр  

[Визбор, 2001, Т. 1, С. 94]. 
 

А теперь, для сравнения, ‒ цитата из стихотворения Гумилѐва 

«Жираф», одного из известнейших у поэта: 
 

Ему грациозная стройность и нега дана, 

И шкуру его украшает волшебный узор, 

С которым равняться осмелится только луна, 

Дробясь и качаясь на влаге широких озѐр  

[Гумилѐв, 1991, т. 1, с. 72]. 
 

Визбор, вообще всегда тяготевший в лирике к насыщенной – в 

том числе и «лунной» (например, в «Зимней песне» 1961 года: «…И 

нанизано рожденье луны // На хрустальное копьѐ тишины» [Визбор, 

2001, т. 1, с. 88]) – метафоричности, заимствовал, как нам видится, у 

Гумилѐва мотив качающегося на воде светила. В стихотворении-

источнике это луна, в песне же – звѐзды. Кроме того, Визбор олице-

творяет воду («На синих глазищах озѐр») и меняет третье лицо (у 

Гумилѐва луна «дробится» и «качается» сама) на первое: «Качали 

мы звѐзды лесные…» Это в духе Визбора, лирический герой которо-

го обычно активен, преодолевает трудности, идѐт в поход и т. п. Но 

это в духе и Гумилѐва, с его мужественными «капитанами» и «кон-

квистадорами»; просто в данном стихотворении лирическая ситуа-

ция к этому не располагает. 

Кстати, не без влияния Гумилѐва, его цикла «Капитаны» (привле-

кавшего, как мы видели, и Высоцкого и Кохановского), могла по-

явиться и написанная Визбором вскоре после песни «Спокойно, 

дружище, спокойно!..» песня «Давным-давно» (1963), лейтмотивом 

которой является именно слово «капитаны»: «Капитаны, капитаны // 

Приходили в ресторан»; «Капитаны утонули…» [Визбор, 2001, т. 1, 

с. 116]. Песня напоминает о гумилѐвском цикле, помимо самой мор-

ской темы [Кулагин, 2015], общим с ним приѐмом использования 

множественного числа применительно к центральному образу 



132 

(обобщѐнное «капитаны») и ретроспективной позицией, эстетизаци-

ей «морского» прошлого. Так, у Гумилѐва читаем: «Как странно, как 

сладко входить в ваши грѐзы, // Заветные ваши шептать имена // И 

вдруг догадаться, какие наркозы // Когда-то рождала для вас глуби-

на!» [Гумилѐв, 1991, т. 1, с. 117]; у Визбора же: «…Флагов пѐстрое 

ветрило, // Золотое полотно. // Как давно всѐ это было, // Давным-

давно…») [Визбор, 2001, т. 1, с. 116]. Но это уже предмет для от-

дельного разговора. 

 

3 

Песня Высоцкого «Никакой ошибки» (1975) является второй ча-

стью его лирической трилогии, включающей ещѐ песни «Ошибка 

вышла» (1975) и «История болезни» (1976). Еѐ герой проходит пси-

хиатрическую экспертизу. Решается вопрос, отправится ли он отбы-

вать наказание за решѐтку или останется в психиатрической больни-

це. Ему бы хотелось второго, но дело решается иначе: «И нависло 

остриѐ, // И поѐжилась бумага, – // Доктор действовал во благо, // 

Жалко – благо не моѐ, – // Но не лист перо стальное – // Грудь прон-

зило как стилет: // Мой диагноз – паранойя, // Это значит – пара 

лет!» [Высоцкий, 2002, т. 1, с. 408] Ответственности за преступление 

паранойя, к сожалению героя песни, не снимает.  

Песня «Никакой ошибки» не обойдена вниманием и комментато-

ров, и интерпретаторов [Скобелев, 2016, с. 36-40; Крылов, 2010, с. 

296-297; Томенчук, 2004, с. 37-39; Свиридов, 2006]. Мы же намере-

ны ввести в круг еѐ возможных источников литературное произве-

дение, пока в поле зрения высоцковедов не попадавшее. 

Речь идѐт о совместном ироническом стихотворении поэта-

обэриута Николая Олейникова и драматурга Евгения Шварца «На 

именины хирурга Грекова» (1933). Приведѐм его текст полностью: 
 

Привезли меня в больницу 

С поврежденною рукой. 

Незнакомые мне лица 

Покачали головой. 
 

Осмотрели, завязали 

Руку бедную мою, 

Положили в белом зале 

На какую-то скамью. 
 



133 

Вдруг профессор в залу входит 

С острым ножиком в руке, 

Лучевую кость находит 

Локтевой невдалеке. 
 

Лучевую удаляет 

И, в руке ее вертя, 

Он берцовой заменяет, 

Улыбаясь и шутя. 
 

Молодец профессор Греков, 

Исцелитель человеков! 

Он умеет все исправить, 

Хирургии властелин. 
 

Честь имеем Вас поздравить 

Со днем Ваших именин [Олейников, 2000, с. 188]. 
 

Адресат стихотворения – реальное лицо, известный хирург, учѐ-

ный Иван Иванович Греков (1867‒1934), главный врач Обуховской 

больницы в Ленинграде. О соавторстве свидетельствует Е.  Шварц 

[Шварц, 1990, с. 453]. 

Нетрудно заметить сходство лирической ситуации в двух произ-

ведениях. Их сближает, во-первых, своеобразное «остранение», воз-

никающее в сознании героя-пациента. У Олейникова‒Шварца это 

«незнакомые лица» вместо медперсонала, «белый зал» вместо опе-

рационной, «какая-то скамья» вместо операционного стола, «острый 

ножик» вместо скальпеля. Не говорим уже о действиях хирурга, чуть 

ли не жонглирующего костью («в руке еѐ вертя») и заменяющего еѐ 

на другую «улыбаясь и шутя». Есть в таком восприятии нечто наив-

но-детское – и одновременно обэриутски-абсурдистское. Кстати, 

замена лучевой кости на берцовую – явный гротеск (при том что 

Греков действительно открыл и практиковал метод пересадки – но, 

конечно, не костей, а мышц). Заметим здесь же, что появление врача 

даже синтаксически и интонационно подано двумя поэтами сходно: 

«Вот профессор в залу входит» (Олейников‒Шварц) – «Вот профес-

сор входит в дверь» (Высоцкий). Герою Высоцкого знаменитые вра-

чи на портретах представляются «бородатыми мужчинами» ‒ чем не 

олейниковско-шварцевские «незнакомые мне лица»? Кстати, мотив 

«знакомства» по ходу лирического сюжета будет развит: окажется, 

что «товарищ Боткин», который «желтуху изобрѐл», герою «зна-



134 

ком». Да и Склифосовский, «основатель института», ему «приятен». 

Суть же «остранения» по Высоцкому в том, что, как мы уже сказали, 

происходит взаимоподмена больницы и тюрьмы, акцентированная 

игрой слов: «Не подследственный, ребята, // А исследуемый я!» 

Стилевую находку предшественников бард развивает применитель-

но к сложной социальной теме, одной из ключевых для русской 

культуры ХХ века (психиатрический террор и вообще зыбкая грани-

ца между здоровьем и сумасшествием). 

Во-вторых, у двух произведений общий стихотворный размер, че-

тырѐхстопный хорей (в запевах песни Высоцкого, удваивающего стро-

ку, он превращается в восьмистопный: «На стене висели в рамках бо-

родатые мужчины»). Самого этого совпадения, конечно, недостаточно 

для того, чтобы подозревать ритмическое влияние одного поэта на дру-

гого: уж очень этот размер распространѐн. И всѐ же позволим себе 

предположить, что в данном случае влияние было. Четырѐхстопный 

хорей имеет в русской поэзии репутацию энергичного, «дорожного» 

размера (вспомним пушкинских «Бесов», «Василия Тѐркина»…). 

И Олейников‒Шварц и Высоцкий неожиданно пользуются им в стихах 

на больничную тему, к поэтической «энергии» вроде бы не располага-

ющую. Но у обоих поэтов происходит энергичная смена картин, под-

креплѐнная обилием глаголов: «привезли», «осмотрели, завязали», «по-

ложили», «входит» (Олейников‒Шварц) – «сказали», «заколотило», 

«усмехнулось», «подмахну», «упрячет», «входит» и далее (Высоцкий). 

При этом стихи у обоих иронические. Если говорить о Высоцком, то 

вскоре, в 1977 году, этот ритмический рисунок будет использован им в 

песне «Про речку Вачу…», тоже комедийной: «Подсчитали, отобрали – 

// За еду, туда-сюда, ‒ // Но четыре тыщи дали // Под расчѐт – вот это 

да!» Отметим и здесь поэтическую динамику, обильный глагольный 

ряд и даже знакомую интонацию (ср.: «Осмотрели, завязали…»).  

Возможно, именно ритмическая «подсказка» источника позволи-

ла Высоцкому найти ключ ко второй песне цикла. Согласно состав-

ленной С.В. Жильцовым сводке вариантов текста песни, черновой 

автограф еѐ поначалу был выдержан в том же размере, что и текст 

первой песни – «Ошибка вышла». Это разностопный ямб, с чередо-

ванием четырѐх- и трѐхстопных стихов: «Мне доктор молвил: ―Вы 

больны!‖ ‒ // И сразу отпустило. // И усмехнулось со стены // Сер-

дечное светило». Кстати, в этом же черновике есть строки, в изме-

нѐнном виде попавшие в итоге уже в третью песню цикла: «Я спал 



135 

на сгибе бытия, // На полдороге к бездне…» и далее [Высоцкий, 

1994-1998, т. 4, с. 223, 227]. Поэтому не исключено, что найденный, 

с подачи Олейникова и Шварца, ритмический рисунок песни «Ника-

кой ошибки» помог не только кристаллизоваться самой песне «Ни-

какой ошибки», но и определиться всей композиции цикла, оконча-

тельно расставил поэтический материал по местам. 

Вероятность того, что Высоцкий был знаком с текстом шуточно-

го стихотворного поздравления Олейникова и Шварца, весьма высо-

ка. Стихотворение ходило в самиздате, а в течение 1968 года даже 

было дважды напечатано (с отдельными расхождениями в тексте) в 

советской периодике [Рахтанов, 1968, с. 27; Олейников, 1968]. 

Предположение о том, что Высоцкий связан с обэриутской традици-

ей, в литературе о поэте уже высказывалось в связи с песней «Герба-

рий» ‒ написанной, кстати, вскоре после песни «Никакой ошибки», в 

1976 году [Курилов, 1999, с. 254]. Нить от «Гербария» тянется к поэ-

зии Олейникова, героями которого нередко становились именно 

насекомые (так и в песне Высоцкого). Это позволяет предположить 

наличие у Высоцкого интереса к поэзии Олейникова в 1975‒76 годах 

и говорит в пользу нашей версии. 
 

Источники 

1. Анчаров М. Соч. / Сост. В.Юровский. – Москва: Локид-Пресс, 

2001. – 494 с. 

2. Визбор Ю. Сочинения в 3 т. / Сост. Р. Шипов. – Москва: Локид-

Пресс, 2001. 

3. Высоцкий В. Собрание сочинений в 5 т. / Сост., текстолог. работа 

и коммент. С. Жильцова. – Тула: Тулица, 1994‒1998. 

4. Высоцкий В. Сочинения в 2 т. / Сост., текстолог. подгот. и ком-
мент. А.Е. Крылова. – Екатеринбург: У-Фактория, 2002. 

5. Гумилѐв Н. Сочинения в 3 т. – Москва: Художественная литера-

тура, 1991. 

6. Корнилов Б. Стихотворения и поэмы / Сост., подгот. текста и 

примеч. М.П. Берновича. – Москва; Ленинград: Советский писатель, 

1966. – 544 с. 

7. Олейников Н. Раздумья, послания и афоризмы технорука Н. / 

Предисл. А. Дымшица // Литературная газета. – 1968. – № 29. – 17 июля. 

– С. 16. 

8. Олейников Н. Стихотворения и поэмы / Сост., подгот. текста и 
примеч. А.Н. Олейникова. – Санкт-Петербург: Академический проект, 

2000. – 264 с. 



136 

9. Шварц Е. Живу беспокойно…: Из дневников. – Ленинград: Со-

ветский писатель, 1990. – 649 с. 

 

Литература 

1. Арефьева Р. Так было // Судеб переплетенье: [Сб. воспом. о Виз-
боре] / Отв. ред. и сост. Э. Сухорученкова. – Москва: Аванглион-Принт, 

2014. – С. 269‒276. 

2. Богомолов Н. Заметки о песнях Ю. Визбора // Голоса: Сб. статей 

к 60-летию Андрея Крылова. – Москва: Булат, 2015. – С. 118‒127. 

3. Кохановский И. Серебряные струны // Всѐ не так, ребята…: Вла-

димир Высоцкий в воспоминаниях друзей и коллег… – Москва: Ред. 

Елены Шубиной; АСТ, 2017. – С. 15‒102. 

4. Крылов А.Е., Кулагин А.В. Высоцкий как энциклопедия советской 
жизни: Комментарий к песням поэта. – Москва: Булат, 2010. – 377 с. 

5. Кулагин А.В. Анчаров и Борис Корнилов: у истоков авторской 
песни // Кулагин А. В. Словно семь заветных струн: Статьи о бардах, и 

не только о них. – Коломна: ГСГУ, 2018. – С. 5‒28. 

6. Кулагин А.В. Водные пути в поэтическом сознании Юрия Визбо-

ра // Водные пути: пути жизни, пути культуры: Материалы междунар. 

науч. конф. / Ред.-сост. Е.Г. Милюгина, М.В. Строганов. – Тверь: СФК-

офис, 2015. – С. 332‒342. 

7. Курилов Д. Н. «Карнавальные баллады» Галича и Высоцкого // 

Мир Высоцкого. – Вып. III. – М.: ГКЦМ В.С. Высоцкого, 1999. – Т. 1. – 

С. 241‒261. 

8. Рахтанов И. Был это человек яркого таланта… // Детская литера-

тура. – 1968. – № 4. – С. 26‒28. 

9. Свиридов С. В. Верьте слову?: Ещѐ раз о песне Высоцкого «Ни-
какой ошибки» // Владимир Высоцкий в контексте художественной 

культуры: Сб. науч. статей. – Самара: Самарск. ун-т, 2006. – С. 136‒142. 

10. Скобелев А. Из материалов к комментированию текстов песен 
В.С. Высоцкого // В поисках Высоцкого. – № 22. – Пятигорск: ПГЛУ, 

2016 (янв.). – С. 28‒42. 

11. Соколова Д.В. Гумилѐв и Высоцкий: поэтика и тема мужества // 
Мир Высоцкого: Исслед. и материалы. Вып. VI / Сост. А.Е. Крылов, 

В.Ф. Щербакова. – Москва: ГКЦМ В.С. Высоцкого, 2002. – С. 302‒308. 

12. Тименчик Р. История культа Гумилѐва. – Москва: Мосты культу-

ры, 2018. – 636 с. 

13. Томенчук Л. «…А истины передают изустно». – Днепропетровск: 

Пороги, 2004. – 88 с. 

 

  



137 

FROM COMMENTARY TO AUTHOR SONGS. THREE NOTES 

 
© Kulagin Anatoliy Valentinovich (2010), Doctor of Philology, professor, 

State Social and Humanitarian University (Kolomna, Russia), litkaf@mail.ru 

 
The author of this article comments on the author songs by Mikhail Ancharov 

(―Pykhom klubit par…‖), Yuri Vizbor (―Spokoino, druzhische, spokoino! ..‖) and 

Vladimir Vysotsky (―Nikakoi Oshibki‖). The subject of the study is the intertextual 
relations that exist between these works and the poetic texts of other authors, and its 

goal is to identify possible literary sources of the songs mentioned. We prove that M. 

Ancharov‘s song ―Pykhov klubit par ...‖ was created under the influence of B. 

Kornilov‘s poems ―Forest‖ and ―Forest House‖. This is evidenced by the similarity of 

lyrical situations (in the ―Forest‖ Kornilov's lyrical protagonist also participates in a 
duel with a hostile nature, which takes an allegorical form), the actualization of the 

motif of hunting in the song of Ancharov, rhythmic consonance, general pathos and 

lyrical atmosphere, which bring "Pykhom klubit par ..." and "Forest House" closer 

together. The author confirms the conclusion of N.A. Bogomolov about the presence 

of a genetic link between the song by Yu. Vizbor ―Spokoino, druzhische, spokoino!‖ 
and the poem by N.S. Gumilyov "The Worker". The popularity of Gumilyov's creativ-

ity among the poets of the ―thaw‖ generation, the presence of images and lyrical mo-

tifs of "The Worker" in the early verses of Vizbor, the presence of reminiscences from 

another poem by Gumilyov – "Giraffe" in "Spokoino, druzhische, spokoino!.." serve 

to prove this conclusion. The author offers a possible source of V.Nysotsky's song 
―No Error‖, which was not previously considered by scholars  – the poem of the 

Oberiu-poet N. Oleinikov and playwright E. Schwartz ―On the birthday of the surgeon 

Grekov‖. The text of Vysotsky‘s song and the poem are brought together by a lyrical 

situation based on ―estrangement‖ arising in the consciousness of the protagonist -

patient, as well as a general poetic size, trochaic tetrameter, corresponding to an ener-
getic change of scenery and an ironic intonation of works. This version is also sup-

ported by Vysotsky‘s confirmed interest in Oleinikov‘s poetry in 1975–76. 

Keywords: Ancharov, Vizbor, Vysotsky, comment, source, tradition 

 
Sources 

1. Ancharov M. Soch. / Sost. V.YUrovskij. – Moskva: Lokid-Press, 2001. 

– 494 s. 

2. Vizbor Yu. Sochineniya v 3 t. / Sost. R. SHipov. – Moskva: Lokid-

Press, 2001. 

3. Vysockij V. Sobranie sochinenij v 5 t. / Sost., tekstolog. rabota i kom-

ment. S. ZHil'cova. – Tula: Tulica, 1994‒1998. 

4. Vysockij V. Sochineniya v 2 t. / Sost., tekstolog. podgot. i komment. 

A.E. Krylova. – Ekaterinburg: U-Faktoriya, 2002. 

5. Gumilyov N. Sochineniya v 3 t. – Moskva: Hudozhestvennaya litera-

tura, 1991. 

mailto:litkaf@mail.ru


138 

6. Kornilov B. Stihotvoreniya i poehmy / Sost., podgot. teksta i primech. 

M.P. Bernovicha. – Moskva; Leningrad: Sovetskij pisatel', 1966. – 544 s. 

7. Olejnikov N. Razdum'ya, poslaniya i aforizmy tekhnoruka N. / Predisl. 

A. Dymshica // Literaturnaya gazeta. – 1968. – № 29. – 17 iyulya. – S. 16. 

8. Olejnikov N. Stihotvoreniya i poehmy / Sost., podgot. teksta i 

primech. A.N. Olejnikova. – Sankt-Peterburg: Akademicheskij proekt, 2000. 

– 264 s. 

9. Shvarc E. Zhivu bespokojno…: Iz dnevnikov. – Leningrad: Sovetskij 

pisatel', 1990. – 649 s. 

 

References 

1. Aref'eva R. Tak bylo // Sudeb perepleten'e: [Sb. vospom. o Vizbore] / 

Otv. red. i sost. EH. Suhoruchenkova. – Moskva: Avanglion-Print, 2014. – 

S. 269‒276. 

2. Bogomolov N. Zametki o pesnyah YU. Vizbora // Golosa: Sb. statej k 

60-letiyu Andreya Krylova. – Moskva: Bulat, 2015. – S. 118‒127. 

3. Kohanovskij I. Serebryanye struny // Vsyo ne tak, rebyata…: Vladimir 

Vysockij v vospominaniyah druzej i kolleg… – Moskva: Red. Eleny 

SHubinoj; AST, 2017. – S. 15‒102. 

4. Krylov A.E., Kulagin A.V. Vysockij kak ehnciklopediya sovetskoj 

zhizni: Kommentarij k pesnyam poehta. – Moskva: Bulat, 2010. – 377 s. 

5. Kulagin A.V. Ancharov i Boris Kornilov: u istokov avtorskoj pesni // 

Kulagin A. V. Slovno sem' zavetnyh strun: Stat'i o bardah, i ne tol'ko o nih. – 

Kolomna: GSGU, 2018. – S. 5‒28. 

6. Kulagin A.V. Vodnye puti v poehticheskom soznanii YUriya Vizbora 

// Vodnye puti: puti zhizni, puti kul'tury: Materialy mezhdunar. nauch. konf. / 

Red.-sost. E.G. Milyugina, M.V. Stroganov. – Tver': SFK-ofis, 2015. – 

S. 332‒342. 

7. Kurilov D. N. «Karnaval'nye ballady» Galicha i Vysockogo // Mir 

Vysockogo. – Vyp. III. – M.: GKCM V.S. Vysockogo, 1999. – T. 1. – 

S. 241‒261. 

8. Rahtanov I. Byl ehto chelovek yarkogo talanta… // Detskaya litera-

tura. – 1968. – № 4. – S. 26‒28. 

9. Sviridov S. V. Ver'te slovu?: Eshchyo raz o pesne Vysockogo «Ni-

kakoj oshibki» // Vladimir Vysockij v kontekste hudozhestvennoj kul'tury: 

Sb. nauch. statej. – Samara: Samarsk. un-t, 2006. – S. 136‒142. 

10. Skobelev A. Iz materialov k kommentirovaniyu tekstov pesen 

V.S. Vysockogo // V poiskah Vysockogo. – № 22. – Pyatigorsk: PGLU, 2016 

(yanv.). – S. 28‒42. 



139 

11. Sokolova D.V. Gumilyov i Vysockij: poehtika i tema muzhestva // Mir 

Vysockogo: Issled. i materialy. Vyp. VI / Sost. A.E. Krylov, V.F. SHCHer-

bakova. – Moskva: GKCM V.S. Vysockogo, 2002. – S. 302‒308. 

12. Timenchik R. Istoriya kul'ta Gumilyova. – Moskva: Mosty kul'tury, 

2018. – 636 s. 

13. Tomenchuk L. «…A istiny peredayut izustno». – Dnepropetrovsk: 

Porogi, 2004. – 88 s. 

 

Поступила в редакцию 12.01.2019 

  



140 

АРХИВНЫЕ МАТЕРИАЛЫ 

ARCHIVE MATERIALS 
 

 

УДК 82 

 

«В ТЕ ДНИ, КОГДА В ПРЕДДВЕРЬЕ “РАЯ…”»: 

БОРИС САДОВСКОЙ И ЕГО ПОЭМА 

«ВЕНИАМИН ТЕРНОВСКИЙ» 
 

© Изумрудов Юрий Александрович (2019), orcid.org/0000-0001-8945-

4786, SPIN-code: 2178-5120, кандидат филологических наук, доцент, 

Национальный исследовательский Нижегородский государственный 

университет им. Н.И. Лобачевского (Нижний Новгород, Россия), 

izumrud.nnov@mail.ru 

 
В соответствии с планами подготовки полного собрания сочинений Б.А. Са-

довского автором проводится работа по ознакомлению читателей с ранее неиз-

вестными текстами поэта. В настоящей статье даѐтся первая публикация поэмы 

«Вениамин Терновский», относящейся к начальному периоду литературной 

деятельности Садовского. Предметом исследования выступают творческая ис-
тория и прототипическая основа данного произведения. Целью статьи является 

создание подробного комментария к поэме, отражающего ее связь с биографией 

и с творчеством поэта, а также с пушкинским литературным контекстом. В ка-

честве материала исследования были привлечены рукопись поэмы, мемуары и 

эпистолярий ее хранителя – московского филолога М.А. Яхонтовой, опублико-
ванные сборники стихов Садовского. Установлено, что прототипами персона-

жей поэмы стали реальные лица, знакомые Садовскому по «Раю» – Нижегород-

скому Владимирскому реальному училищу, излюбленному месту молодежи 

дореволюционных лет. Особую роль среди них для поэта играла Лидия Глазова, 

которой Садовской посвятил ряд стихотворений. Некоторые из них публикуют-
ся впервые. Автор подчеркивает значимость «Вениамина Терновского» для 

творческого самоопределения Садовского: в поэме проявились такие черты 

оригинального стиля поэта, как сатирически-пародийный слог, шаржевая мане-

ра, гротеск, использование литературной игры и маски. Многочисленные интер-

текстуальные связи поэмы с «Евгением Онегиным» А.С. Пушкина говорят о 
внимании Садовского к пушкинскому литературному наследию, интерес к ко-

торому стал общей тенденцией культурной жизни рубежа XIX-XX веков. Работа 

представляет несомненный интерес для исследователей творчества Б.А. Садов-

ского, занимающихся вопросами эстетической эволюции его поэзии, а также 

для специалистов в области литературного и исторического краеведения.  

mailto:izumrud.nnov@mail.ru


141 

Ключевые слова: Б.А. Садовской, собрание сочинений, «Вениамин Тернов-
ский», первая публикация, Лидия Глазова, М.А. Яхонтова, дневник Елизаветы 

Садовской, Званцевы, Анатолий Глазов. 

 

В настоящее время нами разрабатываются планы издания полно-

го собрания сочинений Бориса Александровича Садовского, талант-

ливого писателя Серебряного века, в предреволюционные и первые 

послереволюционные годы неформального лидера в литературном 

Нижнем. В подробностях эти планы изложены в специальной статье 

в Вестнике ННГУ им. Н.И. Лобачевского, где подчеркнута актуаль-

ность данного издательского проекта, обозначены его принципы 

[Изумрудов, 2017]. Представляется важным в деле подготовки пол-

ного собрания сочинений Садовского изыскивать ещѐ не публико-

вавшиеся его тексты в государственных и частных архивах и знако-

мить с ними читателей. В настоящее время уже напечатаны неиз-

вестные ранее статьи «Наполеон в русской поэзии» и «Два канцле-

ра», автографы которых хранятся в фондах РГАЛИ, а также письмо 

Садовского к его сестре Е.А. Садовской из семейной коллекции еѐ 

внучки Н.А. Яковлевой, интересное в плане понимания творческого 

мировидения, личностных и мировоззренческих приоритетов автора. 

Совместно с внучатой племянницей Садовского Е.А. Новиковой 

осуществлена публикация находящихся в еѐ архиве стихотворений 

Бориса Александровича, некоторые из которых позже С.В. Шуми-

хин поместит в сборнике нашего автора, вышедшем в серии «Новая 

библиотека поэта» [Садовской, 2001]. Печатаются также материалы 

к биографии Садовского, в частности, письма к нему С.М. Городец-

кого и В.А. Рождественского (из собрания Отдела рукописей РГБ). В 

дальнейшем мы рассчитываем представить вниманию почитателей 

таланта Садовского и другие его неизвестные тексты.  

Здесь же впервые публикуется шуточная поэма Садовского «Ве-

ниамин Терновский». Нами уже были подготовлены две статьи о 

ней: одна помещена в сборнике «Болдинских чтений-2018» [Изу-

мрудов, 2018б], другая – в «Известиях Российской академии наук 

(Серия литературы и языка)» [Изумрудов, 2018в]. В этих статьях дан 

анализ поэмы, и всех интересующихся подробностями мы отсылаем 

к ним.  

Рукопись «Вениамина Терновского» сохранилась в домашнем 

архиве московского филолога, кандидата наук М.А. Яхонтовой, с 

любезного согласия которой и осуществляется еѐ настоящая публи-



142 

кация. Поэма шуточная, рассчитанная лишь на узкий круг посвя-

щенных – друзей, знакомых, родственников – и вовсе не предназна-

чавшаяся для печати, чем и объясняется отсутствие каких-либо све-

дений о ней как в литературе о Садовском, так и в его фонде в  

РГАЛИ. 

Поэма, написанная онегинской строфой, мастерски варьирует те-

му знаменитого пушкинского романа в стихах. Отсылка к Пушкину 

задаѐтся уже эпиграфом к первой части поэмы. И, конечно же, пер-

вой еѐ строфой, где без труда прочитывается парафраза хрестома-

тийно известных начальных строк восьмой главы «Евгения Онеги-

на»: 
В те дни, когда в садах Лицея 

Я безмятежно расцветал, 

Читал охотно Апулея, 

А Цицерона не читал … [Пушкин, 1978, с. 142]. 

В тексте Садовского говорится о некоем «Рае», сокровенном ни-

жегородском местечке, где находила душевный приют гимназиче-

ская и студенческая молодежь города. И именно здесь завязалась 

послужившая сюжетом поэмы необычайная комическая любовная 

история, получившая шумный публичный резонанс и в определѐн-

ной мере ставшая знамением времени (в плане отражения декадент-

ства в судьбах самых разных людей, о чѐм будет сказано далее): 

некая возомнившая себя «героиней поэм» Катенька Крюкова в мо-

мент сердечного признания Вениамина Терновского в пылу стра-

сти… укусила его руку, а после настояла, чтобы он похитил ее из 

дома с целью тайного их венчания. И обо всем этом здесь же, во 

всеуслышание, от самого автора, также завсегдатая «Рая», прозвуча-

ла его «онегинская» поэма, сложившаяся буквально за один присест, 

едва ли не экспромтом. 

Интересны вопросы, связанные с прототипической основой про-

изведения. Что такое «Рай» и кто такие Катенька и еѐ избранник? 

Реальна или вымышлена их фантасмагорическая история? Как по-

нимать «глазовский спектакль» и «Ангела с мечом» и т.д.? Ответить 

на эти вопросы нам помогли мемуары и эпистолярий хранительницы 

автографа поэмы М.А. Яхонтовой. Оказалось, что «Раем» дореволю-

ционная молодѐжь города называла Нижегородское Владимирское 

реальное училище (то самое – и это символично для нас, – в стенах 

которого ныне располагается Институт филологии и журналистики 

ННГУ, чей печатный орган, собственно, и осуществляет данную – 



143 

первую – публикацию «Ве-

ниамина Терновского»). В 

свободное от учебных заня-

тий время его аудитории от-

давались для досуга учащим-

ся и их друзьям и знакомым. 

Устраивались различные иг-

ры, празднества, театральные 

постановки… Всѐ было 

очень тепло, искренне, ду-

шевно, и добрая молва об 

училище расходилась по го-

роду. Молодые люди здесь 

обретали сокровенное обще-

ние, дружбу, любовь и, слу-

чалось, даже спутника на 

всю жизнь. Именно здесь, в 

«Раю», в апреле 1906-го, 

произошло самое знамена-

тельное событие в жизни 

будущей матери М.А. Яхон-

товой Лидии Глазовой, дочери директора училища, – торжество еѐ 

бракосочетания с Александром Яхонтовым, сыном преподавателя 

математики этого же учебного заведения. На сохранившихся в аль-

бомах Марины Александровны фотографиях этой свадьбы мы видим 

в многолюдной свите новобрачных и автора «Вениамина Терновско-

го», в роли шафера (снимки эти никогда не публиковались, и мы 

предлагаем их вниманию читателей нашего журнала). 

Герои поэмы Садовского также могли бы справить свадьбу в 

училищном «Раю». Но склонная к аффектации и экстравагантности 

Катенька (а она и еѐ избранник – реальные лица, и история их не 

выдумана) пожелала скрыть от всех, что заключила семейный союз с 

Терновским, побуждая и того хранить обо всѐм тайну. «Ломала глу-

пую комедь» (как это с яркой образностью показано в  поэме «Вени-

амин Терновский») – с похищением женихом невесты (хотя, по иро-

ничному замечанию М.А. Яхонтовой, «Катю не у кого было похи-

щать», – ибо та «была совершеннолетней сиротой с приличным со-

стоянием, сама себе хозяйкой», – «никто за ней в Нижний не при-

 

Б.А. Садовской 



144 

езжал, а, наоборот, ―похищенная‖ сама явилась в Москву к ―похити-

телю‖»), венчанием в некоей сельской церквушке и последующем 

житьѐм-бытьѐм новобрачных порознь, на два города, «хотя ничто не 

мешало им соединиться под общей крышей» [Яхонтова, Архив Изу-

мрудова, с. 6–7]. 

 
Торжество бракосочетания Лидии и Александра Яхонтовых.  

Во втором ряду третий слева – Б.А. Садовской.  

Зал Реального училища. 23 апреля 1906 года 



145 

 
Новобрачные Л.Д. и А.А. Яхонтовы и их шафера:  

Б.А. Садовской, А.Д. Глазов, С.П. Казанский, К.А. Протопопов.  

В зале Реального училища 



146 

 
Молодожены Л.Д. и А.А. Яхонтовы 

 

Процитированные выше слова М.А. Яхонтовой взяты нами из еѐ 

письма племяннице Садовского Анастасии Александровне Новико-

вой (урожденной Богодуровой), которое представляет собой своеоб-

разный, весьма подробный комментарий к «Вениамину Терновско-

му», очень умный, содержательный, совершенный в плане языка и 

стиля. И прежде всего в нем выделяется замечательный по вырази-

тельности портрет Катеньки. С глубоким пониманием психологии 

молодѐжи той эпохи передан характер по-своему незаурядной де-

вушки, – увы! – страдающей от своего природного, типично русско-

го обаяния, способного покорять сердца, и нелепо-анекдотично пы-

тающейся соответствовать декадентскому канону женской красоты.   

Но вернѐмся к началу поэмы Садовского, к его пушкинской па-

рафразе: «В те дни, когда в преддверье ―Рая‖…» и т. д. Упоминая 

здесь «Фауста», «Ангела с мечом», «глазовский спектакль», автор 

имел в виду осуществлѐнную в 1903 году активистами «райского» 

сообщества инсценировку оперы Ш. Гуно «Фауст». Гимназистка 

Лидочка Глазова выступила в ней, в самом финале, в роли ангела с 

крыльями за спиной, взмахом меча (из картона и фольги) изгоняв-

шего из темницы Фауста и Мефистофеля и склонявшегося затем над 

лежащей на полу Маргаритой. Садовской тогда был серьѐзно увле-



147 

чѐн Глазовой, и фаустовский спектакль стал памятен ему именно еѐ 

участием, почему и назван «глазовским». И сценический образ «ан-

гела с мечом» прочно связался теперь для него с реальным Лидоч-

киным обликом, вошѐл в его мироощущение и творчество. Вот в 

качестве примера хотя бы этот обращѐнный к Лидии поэтический 

экспромт, датированный 1 апреля 1904 года (ещѐ не публиковав-

шийся): 
 

Первоапрельские затеи 

Ревниво тайну берегут, 

Но рифмы, ямбы и хореи 

Всегда поэта выдают. 
 

Они смеются всем усильям, 

Нимало тайны не храня… 

Как Вас легко узнать по крыльям, 

По рифме узнают меня  

                     [Садовской, Архив Яхонтовой, с. 4]. 

 

Вениамин Терновский, герой поэмы Б.А. Садовского 



148 

Или стихи уже иного склада, мадригально-элегические, и также 

из неопубликованных (недатированные, но примерно этого же вре-

мени): 
 

Тень ангела прошла с величием царицы: 

В ней были мрак и свет в одно виденье слиты. 

Я видел темные, стыдливые ресницы,  

Приподнятую бровь и бледные ланиты… 

И с гордой кротостью уста еѐ молчали;  

И мнилось, если б вдруг они заговорили, 

Так много бы прекрасного сказали,  

Так много бы высокого открыли,  

Что и самой бы стало ей невольно  

И грустно, и смешно, тягостно, и больно. 

           _______ 

Как воплощѐнное страдание поэта,  

Она прошла в толпе с величием смиренья;  

Я проводил еѐ глазами без привета 

И без восторженных похвал, и без моленья. 

С благословением  уста мои молчали, 

Но если б как-нибудь они заговорили, 

Так много бы безумного сказали, 

Так много бы сердечных язв раскрыли, 

Что самому мне стало б вдруг невольно  

И стыдно, и смешно, и тягостно, и больно 

[Садовской, Архив Яхонтовой, с. 2–3]. 
 

В свете вышеизложенного символичным представляется, что од-

но из самых последних известных нам стихотворений Садовского, 

написанное за три года до смерти (в 1949-ом), – опять же, по-

прежнему, об ангельском образе той, уже из далекого прошлого, 

гимназистки Лидии [Яхонтова, Архив Изумрудова, с. 8].
10

 И как тут 

не подумать, что именно с мыслью об этом, из юности, «ангеле с 

мечом» Садовским подводился итог творческого пути…
 

Ну, а публикуемая нами поэма «Вениамин Терновский» – у исто-

ков этого пути. Правда, Садовской стал сочинять стихи ещѐ в 1890-е, 

а в 1901-ом состоялся его поэтический дебют – балладой «Иоанн 

Грозный» в нижегородской газете «Волгарь», но по-настоящему 

                                                                 
10 См.: Приложение 1. 



149 

осознание творческого призвания пришло к нему именно в год напи-

сания «Вениамина Терновского». В марте 1904-го сам Брюсов (!), 

мэтр и маг, пригласил никому тогда неведомого в литературном ми-

ре студента Садовского в качестве постоянного сотрудника в журнал 

«Весы», во многом определивший судьбы Серебряного века. И тот 

буквально на следующей день после этого знаменательного пригла-

шения извещает о нѐм письмом сестру Елизавету, посетительницу 

«Рая», а через неѐ, естественно, и все «райское» сообщество… 

В брюсовском журнале Садовского узнала вся пишущая и чита-

ющая Россия. В своих мемуарах конца тридцатых годов он заметит: 

«Лично для меня ―Весы‖ явились превосходной школой, довоспи-

тавшей литературные мои задатки и давшей им нормальное разви-

тие» [Садовской, 1993, с. 37]. И знаменательно, что именно в завер-

шавший «весовскую» историю 1909 год, как бы с благословения 

этого журнала, Садовской издаст свой первый сборник «Позднее 

утро». И в нѐм будет стихотворение об «ангеле с мечом», которое, 

уже с непосредственным посвящением Л.Д. Глазовой, войдѐт в са-

мую объѐмную и масштабную книгу лирики нашего автора «Пол-

день» (1915) – его избранное за десятилетие творческого труда… И 

открыто, торжественно-возвышенно прозвучит имя Музы Садовско-

го, ведомое до этого только дружескому кругу, страницам домашних 

альбомов. Вот венчавшие это стихотворение строки: 
 

Под белой ангельской одеждой, 

В расцвете утренних лучей, 

Она прекрасна, как надежда, 

Надежда новых лучших дней  

                  [Садовской, 1915, с. 271]. 
 

Поэма «Вениамин Терновский», поэма о времени этих надежд (а 

в ней, отметим, автор вывел и себя среди персонажей), оказывалась 

уже и текстуально, содержательно связанной с «Весами».  

И, кстати будет подчеркнуть, в «Весах» (да и не только), словом, 

в большом литературном мире, Садовской особенно прославится 

тем, чем, в частности, ознаменовался «Вениамин Терновский», – 

сатирически-пародийным слогом, шаржевой манерой, гротеском, 

разного рода литературными розыгрышами и масками. А от всего 

перечисленного прямая дорога вела к знаменитым мистификациям 

Садовского, ставшим классикой этого жанра.  

----------- 



150 

Публикуя поэму «Вениамин Терновский», мы исходим из того, 

что она представляет несомненный интерес для всех интересующих-

ся отечественной культурой. Во-первых, поэма расширяет наши зна-

ния о творческой эволюции Садовского, и прежде всего о наименее 

изученном раннем еѐ этапе, о факторах, влиявших на становление 

художнической индивидуальности автора. И во-вторых, открывают-

ся новые возможности для проведения краеведческих исследований. 

Так, осмысление прототипической основы «Вениамина Терновско-

го» важно в плане познания неизвестных пока нам аспектов истории 

Нижегородского Владимирского реального училища, в частности, 

его своеобразного молодѐжного клуба и роли в нем Бориса Садов-

ского. 
 

«Вениамин Терновский» 

Песня первая 

Кругла, красна лицом она 

Как эта глупая луна, 

На этом глупом небосклоне!
11 

                          Пушкин 

I 

В те дни, когда в преддверье «Рая» 

Вступал я робким новичком 

И звукам «Фауста»
 12

 внимая, 

Увидел «Ангела с мечом», –  

Когда на глазовском спектакле 

Я разгорелся ярче пакли 

И вдохновенный мадригал 

В воображении слагал, –  

Тогда, в тот вечер незабвенный, 

Производил фурор один 

Наш «Мефистофель» – Веньямин: 

Пел, как Шаляпин вдохновенный,  

И был усердно, как и он, 

Аплодисментами почтѐн. 

                                                                 
11 Строки из романа в стихах А.С. Пушкина «Евгений Онегин» [Пушкин, 

1978, с. 51]. 
12 См.: Приложение 2. 



151 

II 

Но ни Кирилл, ни хват-Джунковский,  

Ни Докучаев с Зиминым, 

Ни Мензелинцев
13
, ни Садовский

14 

Не так пленились страстно им. 

Мне даже помнится, сам Званцев
15 

О нем забыл к началу танцев, 

И, потирая красный нос, 

Тряся копной густых волос, 

Сам Алкоголик-Анатолий
16 

Увлекся водкой наконец. 

Одно лишь сердце мой певец 

Растрогал пением до боли: 

Лишь Катя Крюкова одна 

Была навеки пленена. 

 

III 

Четыре дня она очнуться 

От впечатлений не могла. 

Закроет очи – звуки льются… 

Вот: «Вспомни дни, как ты была»… 

О, эти звуки, море звуков –  

Сгубили вы Катрин де-Крюков! 

В мозгу красотки заведѐн 

Гремящий басом граммофон. 

Он день и ночь гудит исправно, 

Гуляет ли она, сидит, 

Пьет чай, мечтает или спит, 

Иль подле Юльи Николавны
17 

                                                                 
13 Реальные лица, участники «райского» сообщества. О них мы не распола-

гаем никакой информацией, ни печатной, ни архивной. Лишь в дневнике Елиза-

веты Садовской есть некоторые сведения о них (за исключением Докучаева), в 
основном имеющие отношение к кругу знакомств этой девушки. В дневнике эти 

лица представлены так: Кирилл Протопопов, офицер Джунковский, Сашка Мен-

зелинцев, Ал. Ив. Зимин. 
14 Б.А. Садовской, автор поэмы «Вениамин Терновский». Садовский – его 

настоящая фамилия, Садовской – литературный псевдоним. 
15 См.: Приложение 3. 
16 См.: Приложение 4. 



152 

Сидит с румянцем на щеках, 

С притворной скромностью в очах. 

IV 

Она влюбилась – нет сомненья! 

А что же сам Вениамин? 

Друзья, прошу у вас прощенья 

За пестроту моих картин: 

Я не представил вас герою, 

Но это я сейчас устрою, –  

Вот точный вам его портрет: 

По шевелюре он – поэт; 

По глотке – бас, в заплывших глазках 

Недоуменье; сонный взор. 

Таков великий наш актер. 

Портрет написан в серых красках, 

Зато по сходству вышел чист: 

Я в этом смысле реалист.  

 

V 

Назвавши Катю, было б лишне 

Писать о глазках, о челе, –  

Она была подобна вишне 

Или вишневому желе. 

Рисуя с Катеньки картину, 

Я мог бы подложить кармину 

Иль взять кровавый колорит 

(Карелин
18

 так писать велит), 

Да я боюсь испортить тему: 

Я отвлекаюсь чересчур, 

Этюдами моих натур 

Боюсь загромоздить поэму, 

А кончить надобно скорей, 

Не то затянется, ей-ей. 

 

 

 

                                                                                                                                            
17 Юлия Николаевна Глазова, бабушка М.А. Яхонтовой. 
18 См.: Приложение 5. 



153 

VI 

Терновский наш минувшим летом 

Был приглашен в деревню, в дом 

Своим товарищем-поэтом, 

Известным оперным певцом. 

То Тенор был – краса Тифлиса. 

Худой, проворный, точно крыса, 

Он, несмотря на малый рост, 

Теперь высокий занял пост, 

И, став отважным офицером,  

Границы русские хранит, 

Японцам издали грозит 

И служит доблести примером
19

, 

Не так как брат его большой 

С ленивой, барственной душой
 20

. 

 

VII 

И в арзамасские болота 

Летит стрелой Вениамин. 

В душе – товарищ, в мыслях – ноты, 

А в сердце – Крюкова Катрин. 

Вот наконец он подъезжает, 

Его хозяева встречают, 

Он входит… Боже мой!.. в дверях 

Он видит… нет… не верю. Ах!!! 

Она, потупясь и пылая, 

Стоит, – прелестна, как цветок, 

Как первый с грядки артишок, 

Как в кухне свекла молодая 

Иль как заманчивый графин, 

В который влит абрикотин. 

                                                                 
19 См.: Приложение 6. 
20 Александр Алавердиевич Богодуров (1873–1952). По характеру был пол-

ная противоположность своему брату. О судьбе А.А. Богодурова можно прочи-

тать в книге арзамасского писателя В.М. Панкратова «Исповедь интеллигента» 

[Панкратов, 2016]. Александр Алавердиевич был женат на сестре Бориса Садов-
ского Наталье. Занимался краеведческой работой. Встречался и переписывался 

с М. Горьким, опубликовал воспоминания о нѐм. 



154 

VIII 

Гостеприимная хозяйка 

Спешит неловкость прекратить:  

Герою щей дается шайка, 

Ему спешат вина налить. 

Но больше кушанья и водки 

Его влекут глаза красотки, 

Он пожирает вместо щей 

Ее движенья, взор очей. 

Тут даже Тенор наш с супругой 

Уразумели дух его. 

Он понял друга своего, 

Она – любуется подругой. 

И оба думают о них: 

«Вот нашей Катеньке жених!» 

 

Песнь вторая 
 

Ласк холодных поцелуя 

Без огня я не терплю. 

Цыганская песня. 

I 

Так дни блаженные проходят. 

В именьи Тенора глухом 

Вениамин с Катюшей бродят, 

Фиалки ищут за холмом, 

Плетут венки, овечек гладят, 

Порой дуэты вместе ладят, 

Пластинки крутят иногда. 

Когда ж вечерняя звезда 

Блеснет на синем небосклоне, 

И, поднимаясь за рекой, 

Заблещет месяц золотой, 

Герой и Катя на балконе 

Степенно рядышком сидят 

И о Чайковском говорят. 
 

  



155 

II 

А Тенор между тем с женою 

Все ждут помолвки каждый день. 

Но дни несутся чередою, –  

За жарким утром ночи тень 

Дарит прохладные лобзанья, 

А до сих пор еще признанья 

Они не слышали от них. 

Безмолвен будущий жених, 

Лишь с каждым днем румяней дева: 

То улыбнется, то вздохнет, 

То потихоньку слезы льет, 

То иногда, как бы от гнева 

Иль от неслыханной тоски 

Сжимает яростно зубки. 
 

III 

И вот – тот час, что долго ждали, 

Вдруг неожиданно настал. 

В своей столовой на рояле 

Хозяин вечером играл. 

С чулком в руках, к плечу супруга 

Склонилась верная подруга, 

А рядом, в комнате пустой, 

Сидели Катя и герой. 

Их разговор лился несвязный, 

Как вдруг во тьме, в тиши ночной, 

Пронесся дикий, страшный вой,  

И чей-то хохот безобразный, 

Нарушив дерзко тишину,  

Спугнул за облако луну. 
 

IV  

И все кругом оцепенели: 

Трясутся пол и потолки, 

С рояля ноты полетели, 

С окна попадали цветки. 

Услыша вопль громоподобный, 

В селе собаки взвыли злобно. 



156 

Хозяин, чуть шатаясь, встал, 

Едва супругу поддержал 
И собрался уже в смятеньи 

Послать скорей за становым. 
Вдруг слышит он – шаги за ним,  

И в то же самое мгновенье, 

Сверкая пламенем очей, 

Терновский вышел из дверей. 
 

V 

Его лицо, как газ, светилось; 

Он руку на весу держал, 
По ней ручьями кровь струилась, 

Он тихо, нежно застонал. 

Но в этом стоне было счастье: 

Терновский, упоенный страстью, 
Узнал: он Катенькой любим, 

Ему признался херувим. 

Она… но тут я буду краток, 

Сказав: была его рука 

У кисти сломана слегка 
И сохраняла отпечаток 

Сверкающих зубов Катрин, –  

Укушен был Вениамин! 
 

VI 
За ним проворною походкой 

Впорхнула Катенька вослед. 

Ее уста смеялись кротко, 

Но сохраняли страшный след, 
Обагрены горячей кровью, 

А сердце, полное любовью, 

Стремилось радостно к нему. 

Тогда к герою моему 
Идет хозяин с поздравленьем, 

Хозяйка нежно говорит: 

«Пусть бог вас, дети, наградит!» 

И пред иконой с умиленьем, 

Устроив бинт из полотна, 

Стоят Терновский – и Она. 



157 

Песнь третья 

I 

Итак, любовь их стала явна. 

Все то, о чем я вам пою, 

Узнали Юлья Николавна 

И все бывавшие в «Раю». 

Но тщетно ждали объявленья. 

Пришла и осень – с ней ученье. 

Все разлетелись по местам, 

Один уж здесь, а этот там. 

Стал Алкоголик важной птицей –  

В столоначальники попал, 

Кирилл студентом щеголял, 

Стал Шура
21

 ставить единицы, 

Борис Садовский, сбрив усы, 

Умчался наскоро в «Весы». 
 

II 

А что ж Вениамин Терновский? 

Успешно руку залечив, 

Он обыватель стал московский, 

Живет спокоен и счастлив. 

Квартиру сняв в пустом амбаре, 

Бренчит под вечер на гитаре, 

На службу ходит по утрам 

И в оперу по вечерам; 

Исправен: в рот ни-ни хмельного; 

В Пробирную Палату он 

Был контролѐром помещен, 

В преемники Козьмы Пруткова, 

Который, как известно нам, 

Служил в Палате этой сам. 
 

 

  

                                                                 
21 Александр Александрович Яхонтов, жених и будущий муж Лидии Глазо-

вой. После окончания отделения естественных наук физико-математического 
факультета Московского университета Яхонтов с 1904 г. учительствовал в од-

ной из нижегородских гимназий. 



158 

III 
Однажды он, с тоской во взорах, 
Сидел, задумавшись, один. 

Но вот шаги и нежный шорох… 

Пред ним стоит его Катрин. 

Пошли объятья, слезы, ласки. 

Затем, потупя скромно глазки 
И вид таинственный храня, 

Лепечет Катя: «Ты меня 

Похитить должен. Понимаешь? 

Мы обвенчаемся тайком». – 
«Но для чего же?» – «Ах, о том 

Ты после от меня узнаешь. 

Так надо! Да – я так хочу! 

Пойми, пойми – я не шучу!» 
 

IV 

«Ну, если хочешь, я пожалуй». 

И тут от радости она 

Мгновенно стала ярко-алой, 
Как восходящая луна. 

Она героя обнимает, 

План похищенья назначает, 

И точно: на другой же день, 
В одной из ближних деревень 

Свершилось таинство их брака, 

А к вечеру, презрев любовь, 

Она умчалась в Нижний вновь,  

И Веньямин, под кровом мрака, 
Один остался, горделив, 

Спокоен, важен и счастлив. 
 

V 

Почти три месяца промчались 

С минуты брака роковой. 

Мои супруги не видались, 

Никто не знал о тайне той. 

Но надо ж было так случиться, 

Что Веньямину в полк явиться  

Был строгий передан приказ. 



159 

Все кончено! О, горький час! 

Открыть придется похищенье. 

Не в силах Катя горе снесть, –  

Узнав предательскую весть, 

Она, зардевшись, как варенье, 

Дюшесы в тряпочку вертит 

И к Митрофановой летит. 

 

VI 

И там, дюшесы уплетая, 

Подруге с плачем говорит: 

«Открылась тайна роковая, 

Какой позор! Позор и стыд! 

От пошлой прозы и от горя 

Хочу я прыгнуть в бездну моря. 

Ты знаешь, от тебя одной 

Я не скрывала тайны той, 

Ты мне дороже всех на свете. 

Нам дела нет до остальных –  

Пусть проза гнусной жизни их 

Потонет в преисподней Лете, 

А я… я рождена затем, 

Чтоб героиней быть поэм!» 
 

VII 

Друзья, чтоб рассказать короче, 

Я сокращаю песнь мою. 

Катрин, потупив скромно очи, 

Открыла истину в «Раю». 

Ну что ж? – мне молвят с интересом, 

Ужель роману и дюшесам 

Вы полагаете конец? 

А как же Катя и певец? 

Что было им за похищенье? 

И чем окончилось оно? 

Или вам это все равно? 

К чему ж мутить воображенье 

Стряпнѐй рифмованной своей? 

Да говорите же скорей! 



160 

VIII 

Друзья – на это отвечаю, –  

Ей-богу, я не виноват. 

Пишу я только то, что знаю, 

И чем богат я, тем и рад. 

Моя ль вина, что так случилось, 

Что Катя Крюкова влюбилась 

И неуклюже, как медведь, 

Ломала глупую комедь: 

К лицу ль ей думать об амурах? 

И вот – приходится признать, 

Что Катя… как бы вам сказать… 

Осталась… не скажу, чтоб в дурах, 

Но в странном этом тет-а-тет 

Претензий много, смысла нет. 

 

19–21 декабря, 1904 г. 

Н-Новгород. 

Борис Садовский.
 22 

 

 

Приложения 

1. В архиве М.А. Яхонтовой, помимо вышеотмеченных, сохра-

нились и другие ранние стихотворения Б. Садовского, навеянные его 

Музой – Лидией Глазовой. Приведѐм их здесь для полноты раскры-

тия темы. 
 

1. 
Песня 

Ох ты, сердце моѐ, сердце бедное, –  

Уж чего-ли тебе, сердце, надобно? 

Что ты бьешься всѐ да ноешь, горемычное!.. 

На роду мне, видно, маяться написано: 

Целый день всѐ вижу очи, очи ясные, 

Целый день всѐ слышу голос, голос ласковый. 

Зазнобили очи сердце моѐ буйное,  

Полонил тот голос душу молодецкую. 

                                                                 
22 Таковы датировка и подпись в автографе. 



161 

Да другую только любит красна девица,  

И кручинюсь я, удалый добрый молодец,  

Не залить тоску в кружале зеленым вином,  

Не размыкать злое горе брагой хмельною… 

20 дек. 1902. 

 

2. 
Только песне нужна красота, 

Красоте же и песен не надо. 

Фет 

В ней – весенних звѐзд мерцанье, 

Зорь задумчивых сиянье,  

Кроткий свет луны,  

Волн вечерних нежный ропот, 

Летний ночи сонный шѐпот. 

Тайный вздох весны. 

 

Вся она – восторга слѐзы, 

Тихий лепет спящей розы, 

Аромат цветов, 

Юга тѐплое дыханье. 

Робких листьев трепетанье, 

Грѐзы соловьѐв… 

 

Грусть вечерней синей дали, 

Поэтической печали 

Светится мечта, 

Неземное вдохновенье, 

Идеала откровенье, 

Неба красота. 

27 августа 1903. 

                      Н. 

3. 

Жизнь и сердце 

Как спелый плод на ветке молодой, 

Восторг цветѐт и крепнет в сердце юном. 

Но жизни зов – и властный, и густой –  

Поѐт не в лад дрожащим сердца струнам. 

 



162 

Блаженны те, кто колокола звон 

И пенье струн взаимно соглашает. 

Для них вся жизнь – спокойный светлый сон, 

Их скорби тень коснуться не дерзает. 

 

Но жалок тот, в ком сердце говорит, 

Чью душу жизнь призывом не тревожит. 

Он целый век томится и горит, 

И догореть хотел бы, да не может  

          [Садовской, Архив Яхонтовой, с. 1, 6, 7]. 

17 авг. 1903. 

Н.Н.  

2. Постановка «Фауста» стала явлением неслучайным на люби-
тельской сцене Нижнего Новгорода в начале ХХ века. К фаустов-

ской теме у нижегородцев был несомненный интерес, немало стиму-

лировавшийся участием Ф.И. Шаляпина в представлениях оперы 

Гуно в городском театре. Означенная тема отразилась в насыщенном 

широким событийным материалом дневнике сестры Садовского 

Елизаветы Садовской. Читаем в записи от 10 апреля 1903 года: «Ве-

чером были с Караваевым в ложе на ―Фаусте‖» [Садовская, Дневник 

1899–1903, с. 289]. Подруга Елизаветы, также посетительница «Рая», 

замечательно умная, обаятельная Ольга Чубарова (знакомством с 

которой автор «Вениамина Терновского» особо дорожил и которую 

однажды символически показал в своеобразном едином, нераздель-

ном с Лидией Глазовой образе: «А я обеих вас любил / Любовью 

искренней и нежной, / И в жизни образ ваш светил / Мне, как маяк в 

дали безбрежной» [Садовской, 2010, с. 428]) так писала Садовскому 

в апреле 1903-го: «Достала себе ―Фауста‖ Гѐте. Раньше я знала его 

только по опере и то в русском переводе. Но в подлиннике это такая 

вещь, что оторваться нельзя. Она подымает как-то человека, захва-

тывает его и уносит выше мелочей шаблонной жизни. В ―Фаусте‖ я 

вижу ответы на многие мучительные вопросы и встречаю такие сти-

хи, такую поэзию, выше которой ничего не читала, ничего не знаю. 

Одним словом, ―Фауст‖ стал для меня священной книгой, перед ко-

торой померкли и даже совсем исчезли прежние любимые писатели. 

Вы, вероятно, удивитесь, думая, что я изменила своему Гоголю. Нет, 

я ему не изменила, только все-таки должна сказать, что ―Фауст‖ вы-

ше гоголевских произведений. Ведь Фауст – это не один какой-то 



163 

человек, это все люди. Это Вы, я и многие. Фауст постоянно ищет 

высшего, ему хочется постигнуть все тайны природы, выхода из его 

положения нет. Он сам видит, как обманывались люди перед ним, и 

не хочет идти по их следам. Остается один исход – знакомство с ду-

хами. Вы скажете, что, может это старо, что смешно говорить о Фау-

сте в XX веке. Но ведь идея ―Фауста‖ бесконечна. Фауст будет в XXI 

веке и даже в XXV веке. Тип Фауста не умрет, он, может, примет 

образ байроновского ―Манфреда‖ или еще что-нибудь новое, но 

жить он будет до тех пор, пока живут люди. И каким жалким и глу-

пеньким кажется пушкинский Мефистофель в так наз. ―Сцене из 

Фауста‖ в сравнении с этой гигантской фигурой Мефистофеля. Ка-

кой глупой пародией кажется опера Гуно, построенная на каких-то 

обрывках великой драмы…» [Садовской, 2010, с. 424–425]. 

3. Представитель известной нижегородской фамилии Петр Ни-
колаевич Званцев (1863–1908), по матери, Екатерине Николаевне, 

внук знаменитого русского журналиста, писателя, литературного 

критика Н.А. Полевого. Он, «хотя непосредственно не был связан с 

искусством (помещик, член Нижегородской земской управы, кол-

лежский советник), по семейной традиции передал своим детям лю-

бовь к музыке, театру, литературе. Детей у Петра Николаевича было 

8. Среди них врачи, юристы, актеры, журналисты. Один из его сы-

новей, Михаил Петрович Званцев (1902 – 1977; главный художник 

Горьковской студии телевидения, писатель-искусствовед. – Ю.И.), в 

своих воспоминаниях писал: ―Отец был первым человеком, приоб-

щившим меня к искусству – каждое утро, перед тем как поехать на 

службу, он занимался со мной. Собственно, занятия заключались в 

пении оперных арий и рассказах о театре, о дяде Коле, его жене – 

певице Петровой-Званцевой, о моей тетке Елизавете Николаевне – 

художнице. Отец обожал их не только как родных, но главное – за 

то, что они были людьми искусства, а искусство для него, в любых 

его проявлениях, было самым привлекательным в жизни…‖» [Стра-

ницы родословной Званцевых]. Упомянутый выше дядя Коля – Ни-

колай Николаевич Званцев (1870-1923), даровитый театральный ре-

жиссѐр, ценимый специалистами, преподаватель консерватории в 

Москве. Он «был женат на известной певице Вере Николаевне Пет-

ровой-Званцевой. Она обладала прекрасным меццо-сопрано, умела, 

как отмечали современники, исключительно входить в образ. Ее 

называли ―Шаляпин в юбке‖. Музыкальный критик Сахновский 



164 

вспоминал, как в 1908 г. на первой репетиции в Бетховенском зале 

прекрасный оркестр Берлинской филармонии при выступлении Ве-

ры Николаевны растерялся. Виолончелисты, сидевшие перед дири-

жерским пультом, перестали играть. ―Мы никогда не слышали такой 

певицы! Нечто невероятное!‖» [Страницы родословной Званцевых]. 

И тетка-художница, Елизавета Николаевна Званцева (1864–1921), – 

примечательнейшая фигура в культурной жизни как Нижнего, так и 

обеих столиц. Ученица и муза великого Репина, адресат его много-

численных писем – о жизни и любви, искусстве и призвании. Осно-

ватель и руководитель художественных школ в Москве (1899–1906) 

и С.-Петербурге (1906–1916), где преподавали, в частности, 

К.А. Коровин, В.А. Серов, М.В. Добужинский, К.С. Петров-Водкин, 

Л.С. Бакст. Полагаем, в школе Званцевой, у Коровина и Серова, бра-

ла уроки мастерства талантливая художница-график Ольга Павловна 

Михайлова, высоко ценимая Садовским (к сожалению, о ней сейчас 

ничего почти неизвестно). Вот как последний аттестовал еѐ в письме 

сестре Елизавете (та занесла это письмо в свой дневник): «Недавно 

получил в подарок рисунок красками от одной барышни, любимой 

ученицы самого Коровина, – еѐ рисунки видел Серов и одобрил, – 

она мне предлагала на выбор 3 рисунка – все в строго декадентском 

стиле; я взял один, который покажу тебе по приезде. Теперь она пи-

шет иллюстрации к Бальмонту. Это наша нижегородка – дочь 

П.П. Михайлова, Ольга Павловна. Девушка, для которой вся жизнь 

сосредоточена в искусстве и которая только и живет в мире красок. 

Страстная поклонница Бальмонта, в высшей степени симпатичная и 

чистая душа. Тебе следует с ней познакомиться…» [Изумрудов, 

2018а, с. 224–225]. 

В дневнике Елизаветы Садовской Званцевы часто упоминаются. 

Елизавета и еѐ друзья запросто бывают в гостях в доме Петра Нико-

лаевича, весело, с интересом проводят время, мечтают о сокровен-

ном. Петр Николаевич мог по-свойски, доверительно обращаться с 

письмом к Елизавете и сестре еѐ Наталье от имени и по поручению 

своей дочери. И письмо это Елизавета сохранила в своѐм дневнике. 

А однажды всѐ «райское» сообщество с восторгом внимало вокаль-

ному искусству несравненной Петровой-Званцевой. «Чудо как пела! 

Я ещѐ никогда не слышала такого пения» [Садовская, Дневник 

1899–1903, с. 271], – записала в дневнике Елизавета Садовская. И, 

конечно же, все – друзья, знакомые – близко к сердцу приняли тра-



165 

гедию в семействе Петра Николаевича – безвременную кончину до-

чери Елизаветы. Вот что написал в связи с этим автору цитируемого 

нами дневника дядя Илья Александрович Садовский: «Как жаль 

бедную Лизу Званцеву, какая она была способная и с какими хоро-

шими взглядами! Не достанешь-ли еѐ стихотворение на тему ―о 

весне‖? оно настолько, помню, содержательно, что одно стоит целой 

книги современных поэтиков» [Садовская, Дневник 1904–1905, 

с. 190]. 

4. Анатолий Глазов, старший брат Лидии Глазовой. Алкоголик – 

дружеское прозвище его, хотя особой склонности к спиртному у не-

го не было. В мемуарах М.А. Яхонтова даѐт обстоятельный портрет 

его, рассказывает, как сложилась его судьба. После окончания ниже-

городской гимназии (где он, кстати, был соучеником будущего Ли-

дочкиного мужа Александра Яхонтова) Анатолий уехал учиться в 

Петербургский университет, получил специальность юриста и хо-

рошо оплачиваемую чиновничью должность в столице. В дальней-

шем состоял на государственной службе в Думе и в Учредительном 

собрании при Керенском. Женой Анатолия стала родовитая дворян-

ка из «рюриковичей» – княжна Всеволожская, потомок великого 

князя владимирского Всеволода Большое Гнездо. После октября 

1917-го Анатолий Глазов – в эмиграции, сначала в Стамбуле, потом 

в Париже. Применения своим знаниям и опыту там не нашѐл и, по 

сути, жил на иждивении жены, сумевшей открыть свой, пусть и не-

большой модельный бизнес. Умер в 1940 г. от инфаркта, вызванного 

сильнейшими переживаниями в связи с гитлеровской оккупацией 

Парижа. Анатолию Глазову, в период его студенчества, немало 

страниц в своем дневнике посвятила сестра Бориса Садовского Ели-

завета. Случилась так, что она даже не в шутку им увлеклась. И пе-

реписанное ею в дневник следующее письмо Анатолия небезынте-

ресно будет привести здесь, в связи с пушкинским контекстом поэ-

мы «Вениамин Терновский»: 

«Москва. 20 января 1903 г. 

Я был очень тронут Вашим письмом, которое я получил тотчас 

же по моѐм приезде в Москву. Всѐ оно проникнуто милой и тѐплой 

доверчивостью, какую я встречаю в первый раз. Вы напрасно упре-

каете меня в том, что мне нет «до Вас дела», – это Лидия говорила 

неправду. <…> Я не хочу больше оправдываться перед Вами, так 

как я не чувствую себя виноватым. <…> В одном, может быть, Вы 



166 

правы, и то вовсе не по той причине, какую предполагаете Вы, – это 

в том, то я позволил себе держаться с Вами иначе, чем это следова-

ло, – и вот почему: Вы знаете, что я люблю Вас. Ваше же чувство ко 

мне прямо меня умиляет и приводит в восхищение. Вы такая довер-

чивая, нежная. Как-то детски-ясная натура, – и я с сомнением спра-

шиваю себя, могу ли я отвечать Вам таким же чувством. Мне очень 

тяжело сказать Вам это, но я скажу прямо: нет, я не могу. Я уже 

столько испытал, пережил, столько видел и перенѐс, что чувства мои 

притупились и стали менее восприимчивы ко всему хорошему. Вы 

считаете меня добрым человеком: боюсь, что Вы ошибаетесь, да и 

вообще я далеко не совершенство и в этом отношении являюсь пря-

мой противоположностью Вам. В ответ на Ваше чистое, полное чув-

ство, которым дарите Вы меня, – я могу лишь ответить чувством 

любви и дружбы, увы, не первой молодости и не столь трепетным, 

как Ваше. Что делать, старого не воротишь и поправить все ошибки 

и грехи прошлого слишком трудно. Может быть, я рисовался перед 

Вами, – в таком случае считаю своим долгом разочаровать Вас в се-

бе и разрушить тот призрачный ореол, которым Вы, кажется, окру-

жили меня. Повторяю, что Ваше чувство трогает меня до слѐз и под-

крепляет моѐ всегдашнее убеждение, что свет не без добрых, хоро-

ших людей. Боюсь, что не могу отвечать таким же чистым, идеаль-

ным чувством на Вашу любовь, но она открыла мне в Вас массу та-

ких совершенств, что я преклоняюсь перед Вами и жалею, что так 

скоро и безрассудно истратил чистое чувство, которым так полны 

Вы. До свидания, милый друг! Всего хорошего! 

Ваш А. Глазов» [Садовская, Дневник 1899–1903, с. 239–240].  

Вслед за этим в дневнике – примечательный комментарий Елиза-

веты: «Я получила письмо и залилась горькими слезами. Оно мне 

показалось ужасным. Но потом, когда я его хорошенько прочитала, 

то успокоилось. В общем: письмо Онегина к Татьяне» [Садовская, 

Дневник 1899–1903, с. 241]. 

Письмо Анатолия Глазова к Елизавете Садовской приходится как 

раз на ту пору, когда разворачивалось действие «Вениамина Тернов-

ского». Символична тут «онегинская» перекличка этих двух доку-

ментов времени. Пушкинское как бы витает в воздухе, входит в 

плоть и кровь русских людей, побуждает их к соответствующим 

мыслям, поступкам. Всѐ это как нельзя убедительнее показывает, 

что Пушкин гением своим выразил сущностные формы русского 



167 

бытия, русской культуры. Так, экспромтный замысел начинающего 

литератора Садовского, прирожденного острослова, – легким, 

непринуждѐнным стихом поведать о комически необычайной лю-

бовной истории, случившейся в кругу его знакомцев по «райскому» 

сообществу, – невольно «откликнулся» и строфикой, и образностью 

великого пушкинского романа. А никакой не литератор студент-

юрист Глазов письмо к предмету любви своей пишет, как Онегин, 

нимало об этом литературном персонаже и не думая… Дневник Ели-

заветы Садовской в этом плане может явить нам и иные «онегин-

ские» примеры. 

5. Андрей Осипович Карелин (1837–1906) – нижегородский фо-

тограф, живописец; придерживался приемов академической эстети-

ки. Свыше тридцати лет вел занятия в вечерней школе рисунка и 

живописи, давал бесплатные уроки желающим, в том числе Елизаве-

те Садовской. Она часто упоминает о нем в дневнике; вот самая ин-

тересная для нас запись от 6 марта 1903 года: «Карелин сказал сего-

дня, что, видно, я умею рисовать. Я ужасно рада» [Садовская, Днев-

ник 1899 – 1903, с. 273]. 

Борис Садовской, отдавая должное заслугам Карелина, тем не 

менее, как участник модернистского движения эпохи, несколько 

критично относился к основам его искусства. Своѐ мнение о Каре-

лине – и это представляется нам символичным – он выразил всѐ в 

том же письме сестре Елизавете, где он пишет и о брюсовском при-

глашении, и об Ольге Михайловой. Его отзыв о последней, процити-

рованный выше, заключался советом сестре с ней познакомиться. 

Меж тем далее у Садовского следует многозначительная оговорка: 

«…хотя, как художницы, Вы стоите на разных точках, – и она смеѐт-

ся над ―фиолетовыми лицами‖ карелинских портретов» [Изумрудов, 

2018а, с. 225]. 

Но, как бы то ни было, обучение у Карелина немало способство-

вало раскрытию художнических способностей Елизаветы Садов-

ской. Главное, что вынесла она из уроков нижегородского мастера, – 

уверенность в своих силах и стремление продолжать занятия живо-

писью. Появилось стойкое желание пройти специальный курс в мос-

ковском Строгановском художественно-промышленном училище. 

К сожалению, в силу целого ряда объективных причин этому не 

суждено было случиться. 



168 

6. Всеволод Алавердиевич Багадуров (1878–1954; именно таково 
традиционное написание фамилии его, в отличие от брата Алек-

сандра Алавердиевича Богодурова, также упоминаемого в поэме 

Садовского). Уроженец Нижнего Новгорода. Стал известным чело-

веком в музыкальном мире. Вот что читаем о нѐм в «Музыкальной 

энциклопедии»: «Советский музыковед, певец и композитор. Доктор 

искусствоведения (1940). В 1901 г. окончил естественное отделение 

физико-математического факультета Петербургского университета. 

В 1906–11 гг. учился у Г.Э. Конюса, Б.Л. Яворского (композиция) и 

у Н.И. Сперанского, B.C. Тютюнника, Н.П. Миллера (пение). Пел на 

сцене оперного театра в Тбилиси (1904–05), выступал как музыкаль-

ный критик в газете ―Нижегородский листок‖ (1908–14). В 1921–31 

гг. науч. сотрудник и действительный член ГИМНа (Москва). Рабо-

тал старшим научным сотрудником Института художественного 

воспитания Академии педагогических наук РСФСР. С 1922 г. вѐл в 

Московской консерватории курс истории вокальной педагогики, с 

1940 г. профессор. Основной круг научных работ Багадурова – во-

просы истории и методики вокального искусства. Ему принадлежат 

редакции вокальных сочинений Г. Берлиоза, Ж. Бизе, Р. Вагнера, 

Й. Гайдна, К. Сен-Санса, Р. Шумана» [Багадуров, 1973–1982]. О 

В.А. Багадурове очень интересно, талантливо, обстоятельно написа-

ла в своих мемуарах М.А. Яхонтова. По материнской линии Багаду-

ров был потомком знаменитого архитектора В.И. Баженова, в бага-

дуровской семье хранился писанный масляными красками портрет 

Баженова. В 1902 году Багадуров женился на сестре Лидии Глазовой 

Наталье. В поэме Садовского она также среди персонажей – «госте-

приимная хозяйка». У четы Багадуровых в 30 км. от Арзамаса было 

небольшое имение (называемое «хутор»), используемое для летнего 

отдыха. Именно здесь и произошло объяснение Катеньки и еѐ суже-

ного Терновского. В русско-японскую войну Багадурова как офице-

ра запаса мобилизовали в армию, однако в связи с окончанием бое-

вых действий на фронт он так и не попал, остался на своем хуторе 

(по остроумной обмолвке Садовского, «японцам издали грозит»). 

Сын Всеволода и Натальи – Георгий (по-домашнему Гуля) был же-

нат на Нине Кашиной, дочери Лидии Ивановны Кашиной – одного 

из прототипов Анны Снегиной в одноименной поэме Сергея Есени-

на. Нина всю жизнь прожила в семье Багадуровых, даже когда раз-

велась с мужем Георгием. 
  



169 

Источники 

1. Пушкин А.С. Евгений Онегин // Пушкин А. С. Полн. собр. соч.: В 
10 т. – Т. 5. – Ленинград: Наука, 1978. С. 5–184. 

2. Садовская Е.А. Дневник. 1899–1903 // Архив Н.А. Яковлевой. – 

314 с. 

3.  Садовская Е.А. Дневник.1904–1905 //Архив Н.А. Яковлевой. – 

225 с. 

4. Садовской Б.А. «Весы» (Воспоминания сотрудника) // Минувшее: 

Исторический аль-манах. – Вып. 13. – Москва; Санкт-Петербург: 

Atheneum: Феникс, 1993. – С. 7–53. 

5. Садовской Б.А. Морозные узоры: Стихотворения и письма. – 

Москва: Водолей, 2010. – 568 с. 

6. Садовской Б.А. Полдень. – Петроград: Лукоморье, 1915. – 300 с. 

7. Садовской Б.А. Стихи для Лидии Глазовой // Архив М.А. Яхонто-

вой. – С. 1–7. 

8. Садовской Б.А. Стихотворения, рассказы в стихах, пьесы и моно-
логи. – Санкт-Петербург: Академический проект, 2001. – 398 с.  

9. Страницы родословной Званцевых. МБУК ―Гуманитарный центр 

– библиотека имени семьи Полевых‖ (Иркутск). [Электронный ресурс]. 

Режим доступа: http://hcenter-irk.info/content/stranicy-rodoslovnoy-

zvancevyh (дата обращения: 13. 03. 2018).  

10.  Яхонтова М.А. Письмо А.А. Новиковой // Архив Ю.А. Изумру-

дова. – 8 c. 

Литература 

1. В.А. Багадуров // Музыкальная энциклопедия. – Москва: Совет-

ская энциклопедия, Советский композитор, 1973–1982. [Электронный 

ресурс]. Режим доступа: https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_music/669/  

%D0%91%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%B4%D1%83%D1%80%D0%

BE%D0%B2 (дата обращения: 13. 03. 2018). 

2. Изумрудов Ю.А. Историко-литературный и биографический ком-

ментарий к письму Б.А. Садовского Е.А. Садовской // Вестник Нижего-

родского университета им. Н.И. Лобачевского. – 2018. – №2. – С. 224–

232. 

3. Изумрудов Ю.А. К вопросу об издании литературного наследия 

Бориса Садовского // Вестник Нижегородского университета им. 

Н.И. Лобачевского. – 2017. – № 6. – С. 181–189.  

4. Изумрудов Ю.А. Неизвестная «онегинская» поэма Бориса Садов-

ского // Болдинские чтения–2018. – Нижний Новгород: ННГУ им. 

Н.И. Лобачевского, 2018. – С. 171-179.  



170 

5. Изумрудов Ю.А. Неизвестный Борис Садовской в архиве 

М.А. Яхонтовой // Известия Российской академии наук (Серия литера-

туры и языка). – 2018. – Том 77. – № 6. – С. 54–59.  

6. Панкратов В.М. Исповедь интеллигента. – Саров: Интерконтакт, 

2016. – 80 с. 

 

«THOSE DAYS WHEN ON THE THRES HOLD  

OF “THE PARADISE…”»: 

BORIS SADOVSKOY AND HIS POEM «VENIAMIN TERNOVS KY» 

 

© Izumrudov Yuriy Alexsandrovich (2019), orcid.org/0000-0001-8945-

4786, SPIN-code: 2178-5120, PhD in Philology, associate professor, Loba-

chevsky State University of Nizhny Novgorod (Nizhny Novgorod, Russia), 

izumrud.nnov@mail.ru 

 
In accordance with the plans to prepare a scientific collection of B.A. Sadovskoy's 

works, the author is working to acquaint readers with previously unknown texts of the 

poet. This article provides the first publication of the poem "Veniamin Ternovsky", 

referring to the initial period of Sadovskoy's literary activity. The subject of the re-

search is the creative history and the prototypical basis of this work. The purpose of 
the article is to create a detailed commentary on the poem, reflecting its connection 

with the biography and work of the poet, as well as with Pushkin‘s literary context. 

The study is based on the materials of the manuscript of the poem, the memoirs and 

the epistolary of its curator, Moscow philologist M.A. Yakhontova, published collec-

tions of poems by Sadovskoy. It was discovered that the prototypes of the characters 
in the poem were real individuals, whom Sadovskoy met in ―Rai (Paradise)‖ — the 

Vladimir Realschule of Nizhny Novgorod, a favorite place of young people of pre-

revolutionary years. Among them, there was Lydia Glazova, who played a special role 

for the poet, and to whom Sadovskoy dedicated a number of poems. Some of them are 

published for the first time. The author emphasizes the importance of ―Veniamin Ter-
novsky‖ for Sadovskoy's creative self-determination: the poem revealed such features 

of the poet‘s original style as a satirical-parody syllable, a caricature style, grotesque, 

the use of a literary game and a mask. Numerous intertextual links of the poem with 

―Eugene Onegin‖ by A.S. Pushkin testify  of Sadovskoy‘s attention to Pushkin‘s liter-

ary heritage, an interest in which has become the general trend of cultural life at the 
turn of the 19th and 20th centuries. The work is of undoubted interest to the research-

ers of the work of B.A. Sadovskoy, due to the fact that it deals with the aesthetic evo-

lution of his poetry, as well as for specialists in the field of literary and historical re-

gional studies. 

Keywords: B.A. Sadovskoy, collected works, «Veniamin Ternovsky», the first 
publication, Lidia Glazova, M.A. Yakhontova, the diary of Elizaveta Sadovskaya, 

Zvantsevy, Anatoly Glazov. 

 

mailto:izumrud.nnov@mail.ru


171 

Sources 

1. Pushkin A.S. Evgenij Onegin // Pushkin A. S. Poln. sobr. soch.: V 10 

t. – T. 5. – Leningrad: Nauka, 1978. S. 5–184. (In Russ.) 

2. Sadovskaya E.A. Dnevnik. 1899 –1903 // Arhiv N.A. YAkovlevoj. – 

314 s. (In Russ.) 

3. Sadovskaya E.A. Dnevnik.1904–1905 //Arhiv N.A. YAkovlevoj. – 

225 s. (In Russ.) 

4. Sadovskoj B.A. «Vesy» (Vospominaniya sotrudnika) // Minuvshee: Is-

toricheskij al'-manah. – Vyp. 13. – Moskva; Sankt-Peterburg: Atheneum: 

Feniks, 1993. – S. 7–53. (In Russ.) 

5. Sadovskoj B.A. Moroznye uzory: Stihotvoreniya i pis'ma. – Moskva: 

Vodolej, 2010. – 568 s. (In Russ.) 

6. Sadovskoj B.A. Polden'. – Petrograd: Lukomor'e, 1915. – 300 s. (In 

Russ.) 

7. Sadovskoj B.A. Stihi dlya Lidii Glazovoj // Arhiv M.A. YAhontovoj. – 

S. 1–7. (In Russ.) 

8. Sadovskoj B.A. Stihotvoreniya, rasskazy v stihah, p'esy i monologi. – 

Sankt-Peterburg: Akademicheskij proekt, 2001. – 398 s. (In Russ.)  

9. Stranicy rodoslovnoj Zvancevyh. MBUK ―Gumanitarnyj centr – bibli-

oteka imeni sem'i Polevyh‖ (Irkutsk). Available at: http://hcenter-

irk.info/content/stranicy-rodoslovnoy-zvancevyh. (In Russ.) 

10. YAhontova M.A. Pis'mo A.A. Novikovoj // Arhiv YU.A. Izumrudova. 

– 8 c. (In Russ.) 

 

References 

1. V.A. Bagadurov // Muzykal'naya ehnciklopediya. – Moskva: So-

vetskaya ehnciklopediya, Sovetskij kompozitor, 1973–1982. Available at: 

https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_music/669/%D0%91%D0%B0%D0%B3

%D0%B0%D0%B4%D1%83%D1%80%D0%BE%D0%B2. (In Russ.) 

2. Izumrudov Yu.A Istoriko-literaturnyj i biograficheskij kommentarij k 

pis'mu B.A. Sadovskogo E.A. Sadovskoj // Vestnik Nizhegorodskogo univer-

siteta im. N.I. Lobachevskogo. – 2018. – №2. – S. 224–232. (In Russ.) 

3. Izumrudov Yu.A. K voprosu ob izdanii literaturnogo naslediya Borisa 

Sadovskogo // Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N.I. Loba-

chevskogo. – 2017. – № 6. – S. 181–189. (In Russ.) 

4. Izumrudov Yu.A. Neizvestnaya «oneginskaya» poehma Borisa Sa-

dovskogo // Boldinskie chteniya–2018. – Nizhnij Novgorod: NNGU im. N.I. 

Lobachevskogo, 2018. – S. 171-179. (In Russ.) 

http://hcenter-irk.info/content/stranicy-rodoslovnoy-zvancevyh
http://hcenter-irk.info/content/stranicy-rodoslovnoy-zvancevyh
https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_music/669/%D0%91%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%B4%D1%83%D1%80%D0%BE%D0%B2
https://dic.academic.ru/dic.nsf/enc_music/669/%D0%91%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%B4%D1%83%D1%80%D0%BE%D0%B2


172 

5. Izumrudov Yu.A. Neizvestnyj Boris Sadovskoj v arhive M.A. YAhon-

tovoj // Izvestiya Rossijskoj akademii nauk (Seriya literatury i yazyka). – 

2018. – Tom 77. – № 6. – S. 54-59. (In Russ.) 

6. Pankratov V.M. Ispoved' intelligenta. – Sarov: Interkontakt, 2016. – 

80 s. (In Russ.) 

 

Поступила в редакцию 15.01.2019 

  



173 

КРИТИКА 

CRITICISM 

 
 

УДК 82 

КАК ОРИЕНТИРОВАТЬСЯ В МОРЕ  

СОВРЕМЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ? 

 
© Рудалѐв Андрей Геннадьевич (2019), независимый исследователь, 

главный редактор, Информационное агентство «Беломорканал» (Севе-

родвинск, Россия), rudalev@list.ru  

 
Статья посвящена таким значимым проблемам, как статус критика в совре-

менном литературном процессе и влияние издательского бизнеса на выстраива-

ние писательских иерархий и репутаций. Целью статьи являются установление 

актуальных тенденций развития литературного процесса и определение назна-
чения литературной критики в наши дни. Подчеркивается, что наделение лите-

ратурного произведения определенной эстетической ценностью подменяется 

сегодня продвижением книжного продукта посредством разнообразных марке-

тинговых стратегий, нацеленных исключительно на извлечение прибыли. В 

связи с этим роль критиков, которыми в настоящее время становятся серийные 
рецензенты, состоит в регулярном выполнении менеджерской функции сотру д-

ника корпорации продвижения текстов. Определяющее воздействие на литер а-

турный процесс сейчас оказывает издательский бизнес, ориентированный на 

превращение книгопроизводства в сферу услуг, на массовость наименований, а 

не тиражей. В результате традиция систематической коммуникации между ав-
тором и читателем разрушается, сакральный статус текста профанируется, лите-

ратура утрачивает естественную иерархичность и насыщается искусственно 

созданными и монополизированными литературными репутациями, брендами. 

В статье аргументированно доказывается необходимость сохранения активной 

роли профессиональной литературной критики как деятельности по формирова-
нию духовной парадигмы общества, по выявлению вневременных ценностных 

критериев отбора текстов, которая сегодня подменяется составлением «реко-

мендательных списков» и простым обменом впечатлениями. Делается вывод, 

что в данных условиях главные задачи критики – открытие современной лите-

ратуры для читателя, инициирование диалога, который позволит перейти от 
потребления книжного продукта к познанию и генерации смыслов художе-

ственного произведения.  

Ключевые слова: книжный бизнес, книжные блоги, литературная критика, 

стратификация литературного процесса, формирование читательских вкусов и 

предпочтений. 

 



174 

В конце 2018 года автор этих заметок получил приглашение при-

нять участие в очередном выпуске программы Виталия Третьякова 

«Что делать?» на телеканале «Культура». В ее анонсе говорилось, 

что профессиональные критики дадут рекомендации по поводу ори-

ентации в современном книжном море. Условно говоря, как выяв-

лять пустоту под ореховой скорлупой, выбирать только самое цен-

ное и не прогадать. 

Наверное, такие рекомендации должны быть подобны советам 

спасателей, подробно разъясняющим, как вести себя на тонком льду 

или при встрече с медведем, или если ты заблудился в лесу. Дей-

ствительно, вопрос ориентации в современной литературе сегодня 

первичен, потому как он, в первую очередь, прикладной. Мало кому 

интересно переговорить с «профессиональными критиками» на 

предмет получения советов по вдумчивому чтению, опыту погруже-

ния в текст и понимания произведения, все это принимается за чи-

стой воды схоластику. 

Ориентация же важна: как не заблудиться и не пропасть в неиз-

веданном пространстве современной литературы, которая обрела 

реальность книжного моря? От рукописи до типографского станка 

рукой подать – один прыжок, и заветный томик в руках. Другое дело 

раскрутка и вложения в продвижение, но это уже дело издательской 

стратегии, и критик на это никак не влияет. Его могут подключить 

позже, когда уже сделана ставка на тот или иной текст, чтобы обос-

новать эту стратегию, этот выбор и облечь его в удобоваримую для 

читателя обертку. В этом плане роль критика свелась к менеджер-

ской функции сотрудника корпорации продвижения текстов. Он не в 

издательском штате, но работает на подрядах. В принципе и эту 

единицу можно сократить в силу невеликого значения по сравнению 

с издательским станком, генерирующим книжное море, но еѐ остав-

ляют по традиции и в силу того, что все-таки речь идет о художе-

ственной литературе, а критическая инстанция придает ей интеллек-

туальный флер, без которого никуда. Поэтому и в качестве критиков 

у нас выступают серийные рецензенты, на постоянной основе со-

трудничающие с тем или иным топовым изданием. Нельзя сказать, 

что они пишут исключительно рекламно-заказные тексты, наоборот, 

даже вольны в оценках и вроде как оценивают тексты, исходя из 

собственного литературного вкуса или убеждений. Но близость к 

издательскому бизнесу, включенность, пусть и опосредованная, в 



175 

него рано или поздно ведут к определенной инерции и стремлению 

потрафить (осознанно или нет) издательскому маховику. Если 

книжный бизнес подминает сегодня всех и вся, начиная с литерато-

ра, который так или иначе подстраивается под его запросы, почему 

от этого должен быть свободен литературный критик, у которого к 

тому же присутствует ощущение «свой среди чужих, чужой среди 

своих»: не литератор, но претендующий на многое? 

На сегодняшний день главная и основная реальность в нашем ли-

тературном процессе – издательский бизнес, своеобразная книжная 

олигархия. Все прочее, от премиальных институтов до литераторов и 

критиков, зависит от нее, находится в жестком притяжении к ней. 

Даже институт толстых журналов, который последние десятилетия и 

без того дышит на ладан, воспринимается как фарм-клуб для книж-

ных монополий. Публикация в журнале сейчас ни на что не влияет, 

кроме того, что может служить заявкой на издание книги. Уже из-

вестно несколько историй об удачливых дебютантах, публикации 

которых никем не были прочитаны в журналах, а книга и издатель-

ское вложение в раскрутку сделали имя
23

.  

Книжный бизнес форматирует сам литературный процесс, суще-

ственно видоизменяя его. Художественному произведению при этом 

навязывается совершенно несвойственный ему временной ритм: 

начиная от временных рамок деятельности автора, который будто 

привязан к станку, должен по-пелевински выдавать текст по кален-

дарю, и завершая временем жизни самого текста и режима суще-

ствования его в качестве новинки, который ориентирован на жесткие 

рамки от одного премиального цикла до другого. Ах да, тиражи… 

Это ведь также важная категория литературного процесса: сделана 

ставка на массовость не тиражей, а наименований. Тут можно уви-

                                                                 
23 Из этих историй самая, пожалуй, известная связана с громким успехом 

романа Алексея Сальникова «Петровы в гриппе и вокруг него». По собственно-

му признанию Сальникова, роман этот был отвергнут всеми журналами, за ис-

ключением саратовской «Волги» [Сальников, 2016]. Реакция читателей на жу р-
нальное существование «Петровых…» была предельно спокойной, не предве-

щавшей никаких массовых восторгов. Однако после выхода книжной версии 

[Сальников, 2017], получившей соответствующее медийное сопровождение, 

автор Петровых стал настойчиво упоминаться в одном ряду с Гоголем и Булга-

ковым. И Николаю Васильевичу, и Михаилу Афанасьевичу, лишенным соб-
ственных аккаунтов в социальных сетях, ничего не оставалось, как безропотно 

терпеть конгениального собрата из Перми. 



176 

деть подспудный отказ от просвещения масс и переход к удовлетво-

рению потребностей. Сфера услуг… Почему нет, таким же образом 

ведь назвали и школьное образование. 

 В широчайшем книжном ассортименте – полная свобода: мини-

мум ГОСТов, практически без ОТК – книжный бизнес давит много-

образием. Соответственно, в этом многообразии, как на блошином 

рынке, можно найти все что угодно: от совершенно ненужных и да-

же непотребных вещей до уникальных и важных. Риск для послед-

них состоит в том, что читатель может не увидеть, не заметить их 

под толщей литературного хлама. И это серьезная проблема, если 

помнить о том, что условное время жизни литературного произведе-

ния сейчас все больше приближается к сроку журналистской статьи 

(что уж говорить здесь о критическом высказывании, которое в этой 

ситуации должно ориентироваться на не глубину, а на первичные 

эмоции, стать блогерским). 

Тут мы получаем и другую проблему: создается иллюзия, что пи-

сатель перестает писать в стол, книги-то выходят, но контакта с чи-

тателем нет, нет и традиции прочтений его текста. Получается, что 

книга уходит «в стол» не в виде рукописи, а уже в книжной обложке 

и там пропадает, «выгорает». 

Поэтому сейчас дело литературного критика состоит не во вклю-

ченности и подчиненности диктату книжного бизнеса, а в попытке 

ему противостоять. Критик тут, по сути, один, и он в поле воин. Бу-

дем на это надеяться. 

Что ему остается? Создавать топы, списки, рейтинги? Но все-

таки задача критика другая, нежели быть путеводителем в мире 

книг, он на самом деле не занимается путевождением. Такая путе-

водная звезда была бы крайне тенденциозной, так как он сам пре-

дельно субъективен. Его дело не ограничивается рецензированием 

новинок, он пишет историю современности, если хотите, поэтому и 

должен быть мыслителем, публицистом, высказывающимся на акту-

альные общественные темы, книжный же бизнес все пытается за-

гнать его в рамки банального рецензирования и наклейки особого 

клейма, как в программе «Ревизорро». 

Сейчас книжный бизнес пытается монополизировать право (если 

уже это не произошло) на написание истории современной литера-

туры (именно поэтому в образе критика он видит главного конку-

рента). Этому необходимо противостоять. И вовсе не из-за того, что 



177 

в первые ряды будут выведены не те, а достойные оттеснены, а по-

тому, что сама литература подвергается очень серьезной деформа-

ции и подрубается ее корневая система. Профанируется сакральный 

статус текста, ведь таковых высказываний не может быть многие 

десятки в каждый сезон, при том что именно на пестроту делают 

ставку издательства. В этом плане критик должен быть консервато-

ром по отношению к литературному процессу и новатором по отно-

шению к произведению. 

Сейчас мы имеем дело с совершенно иным характером бытова-

ния художественного текста, который подчинен издательскому биз-

нес-маховику. При этом запрос на книгу, в том числе на современ-

ные новинки, велик, но идет неумолимый процесс десакрализации 

книги, вплоть до того, что она воспринимается как «пылесборник» 

или элемент декора. Это также последствия действия современного 

издательского станка, превращающего текст в одноразовый продукт 

быстрого приготовления с непродолжительным сроком хранения. 

Происходит и потеря иерархичности в литературе. Каждый может 

писать, рецензировать, рекомендовать, а если вложиться в раскрут-

ку, то к этому мнению еще и будут прислушиваться.  

Каков путь решения проблем? Усиление роли государства, кото-

рое давно уже махнуло на литературу рукой? Это простое решение, 

но и его отторгать категорически не стоит, ведь речь о сфере искус-

ства, и государство не имеет права оставаться в стороне. Ждать, что 

все решит рынок и останутся только лучшие, также не приходится, 

ведь в нынешних реалиях образ современной литературы может 

быть существенно деформирован. 

Издательские корпорации создают репутации, бренды (например, 

«Редакция Елены Шубиной»), которые претендуют на то, чтобы 

стать безусловным литературным мерилом, особым знаком качества, 

а также путеводителем на любой вкус. Так постепенно монополизи-

руют пространство современной литературы. Все прочие репутации 

если не маргинализируются, то оттесняются на территорию самоде-

ятельности. Что такое сейчас этот самый «профессиональный кри-

тик» – несколько постоянных авторов при популярном издании? Для 

всех остальных критика – личное дело, к тому же неблагодарное, и 

тут дело даже не в гонорарах, а в площадках. Все они из оставшихся, 

как правило, малотиражные и по значимости равносильны реплике в 

блоге. Поэтому и регулярно говорят о «смерти критики», проводя 



178 

через эту броскую и демагогическую формулу мысль о том, что кри-

тика сегодня не нужна. Было бы издание, которому это интересно, 

появится и критик-рецензент. Зачем критик «профессиональный», 

если любой читатель может разместить в соцсети свое мнение и эф-

фект от него будет не многим меньше, чем высказывание критика в 

малотиражном издании. 

Разговор о книгах все больше переходит в блоги, соцсети (есть 

даже книжный Instagram – Букстаграм), куда, впрочем, смещается и 

журналистика. Книжные блогеры набирают авторитет. Их главные 

плюсы состоят в вирусном высказывании по принципу «сарафанной 

почты» и возможности сделать перепост. Для издательских корпо-

раций это опять же перспективное поле для работы, и они не будут 

убивать время на критиков. Мы помним, что в ситуации огромного 

выбора на любой вкус главное – себя подать и продать, поэтому 

нужна не критика, а маркетинг. Критик же не рекомендует, иначе он 

превращается в маркетолога, пиарщика. 

Критик не дает рекомендаций, он не синтезирует «философский 

камень» текста, удобоваримого для всех, универсального. Дело кри-

тика – чтобы что-то осталось в вечности, он вписывает автора или 

произведение в историю, как, например, Достоевский в своей из-

вестной речи о Пушкине. Или тот же Достоевский разве может быть 

безусловно принят всеми, если его рекомендовать с гарантией, что 

не разочаруешься и время читательское не будет потеряно? Задача 

критика в том, чтобы обосновать, что Достоевского необходимо 

прочесть, даже если этот автор тебе не близок и этот продукт ты бы 

не положил в свою корзину с полки супермаркета. Потому что после 

знакомства с ним сам человек уже не остается прежним. Это повы-

шение планки, что и делает литература, если, конечно, мы говорим о 

ней, а не о чтиве. 

Совершенно профанным является восприятие критика как про-

фессионального читателя-лоцмана, читателя-дегустатора, готовяще-

го нам рекомендательные списки. Критика абсорбирует ценностные 

критерии, помогает формировать духовную парадигму общества, 

вписанную в контекст тысячелетней традиции. Она же ведѐт диалог 

(но сейчас с этим проблема), через который произведение начинает 

расцвечиваться интерпретациями и вдумчивыми прочтениями.  

В рекомендациях, так же как и в книжном море, делается ставка 

на массовость. Это приводит к ситуации, когда рекомендация ни к 



179 

чему не обязывает. Долой авторитеты, долой диктат, просто я так 

вижу и имею право. Виват, вкусовщина! А все остальное – тоска 

зеленая. 

Сейчас вообще пошла мода на книжные рекомендации. Рекомен-

дуя, ты как бы повышаешь свой статус, а в обществе эта статусность 

важна. Медиаперсоны ринулись в рецензенты (например, Тина Кан-

делаки пишет: «Сегодня рекомендую два романа, сборник рассказов 

и биографию: Людмила Улицкая, "Лестница Якова" и "Медея и еѐ 

дети"; Владимир Сорокин, "Белый квадрат"; Брайан Бойд, "Набоков. 

Американские годы". Моя рецензия на "Медею" есть в "Телеграме". 

Если читали, делитесь впечатлениями»). Отсюда мы и получаем то, 

что разговор о книгах переходит в разряд обмена впечатлениями, а 

эта эмпирея очень ситуативная и личная. 

Не стоит также недооценивать такие понятия, как политика и 

идеология. Так или иначе, но наши оценки художественного произ-

ведения часто зависят от них. Мы формируем круг единомышленни-

ков, в том числе в литературе и через нее. Поэтому вполне допуска-

ется практика рекомендаций книг, исходя из политических или 

идеологических соображений, впрочем, об этом в свое время писал 

ещѐ Джордж Оруэлл. 

Роль советов и рекомендаций не надо преувеличивать. Это всегда 

упрощение, а с литературой не надо упрощать. Критика открывает 

диалог и диалогическое пространство. Необходимо понять, что от-

крытие литературы, особенно современной, – это гигантский труд, 

он не может быть легким. На этот труд и надо настраивать читателя, 

чтобы он избавлялся от инстинктов, приобретенных в супермаркете. 

Путь неимоверно сложный, чреватый многими огорчениями и дол-

гими блужданиями, но в итоге победа любит заботу. Пройдя чрез 

тернии, можно обрести звезды
24

.  

 

Литература 

Роль критики в современной литературе. Круглый стол на Форуме 

молодых писателей // Вопросы литературы. 2017. № 3. С. 88–111. 

                                                                 
24 Проблемы, поднятые Андреем Рудалевым, осознаются современным ли-

тературным сообществом как принципиально важные [Роль критики, 2017]. 
Разговор о них будет продолжен в следующих номерах «Палимпсеста». 

Прим.ред. 



180 

Сальников А.Б. Петровы в гриппе и вокруг него //Волга. – 2016. – 

№ 5–6. – С. 5–145. 

Сальников А.Б. Петровы в гриппе и вокруг него. – Москва: АСТ, Ре-

дакция Елены Шубиной, 2017. – 411 с. 

 

HOW TO NAVIGATE IN THE SEA OF MODERN LITERATURE? 

 

© Rudalev Andrey Gennadyevich (2019), editor-in-chief, Belomorkanal 

News Agency (Severodvinsk, Russia), rudalev@list.ru 

 

The article is devoted to such significant issues as the status of a critic in 

the modern literary process and the influence of the publishing business on 

building writing hierarchies and reputations. The purpose of the article is to 

establish the current trends in the development of the literary process and to 

determine the purpose of literary criticism today. It is emphasized that e n-

dowing a literary work with a certain aesthetic value is being replaced toda y 

by promoting a book product through various marketing strategies aimed 

solely at making a profit. In this regard, the role of critics, who are now b e-

coming serial reviewers, is to regularly perform the managerial function of an 

employee of a text promotion corporation. Today, the publishing business has 

a decisive influence on the literary process and focuses on the transformation 

of book production into the service sector, on the mass character of titles, not 

their circulation. As a result, the tradition of systematic communication be-

tween the author and the reader is being destroyed, the sacral status of the 

text is being profaned, and literature loses its natural hierarchy and becomes 

saturated with artificially created and monopolized literary reputations and 

brands. The article proves the need to preserve the active role of professional 

literary criticism as an activity in the formation of the spiritual paradigm of 

society, in identifying timeless value criteria for the selection of texts, which 

is now replaced by the compilation of ―recommendation lists‖ and a simple 

exchange of impressions. It is concluded that under these conditions, the 

main task of criticism is the discovery of modern literature for the reader, the 

initiation of a dialogue that will allow to move from the consumption of a 

book product to understanding and generation of meanings of a work of art.  

Key words: book business, book blogs, literary criticism, stratification of 

literary process, formation of reader's tastes and preferences . 

 

Поступила в редакцию 23.01.2019 

  



181 

РЕЦЕНЗИИ 

REVIEWS 
 

 

УДК 82 

ЭНЦИКЛОПЕДИЧЕСКИЙ СЛОВАРЬ  

«ЕКАТЕРИНБУРГ ЛИТЕРАТУРНЫЙ» 

 

© Юхнова Ирина Сергеевна (2019), orcid.org/0000-0003-2835-3070, 

SPIN-code: 3299-6410, доктор филологических наук, профессор, Нацио-

нальный исследовательский Нижегородский государственный универ-

ситет им. Н.И. Лобачевского (Нижний Новгород, Россия), yuhno-

va@flf.unn.ru 

 
В рецензии представлено уникальное издание екатеринбургских ученых – 

энциклопедический словарь «Екатеринбург литературный» (2016). Целью ста-

тьи является системная характеристика его структуры, специфики, тематики 

статей. Отмечается, что словарь призван отразить литературную жизнь Екате-
ринбурга во всей ее полноте, запечатлеть ее как в синхроническом, так и в диа-

хроническом аспектах. Главное достоинство издания – его информативность: 

словарь содержит не только биографические сведения об участниках екатерин-

бургского литературного процесса, но и библиографическую информацию, 

освещает и литературную, и социокультурную реальность города. Несмотря на 
то что принцип подачи знания в энциклопедическом словаре традиционно не 

предполагает формирования цельной картины, в «Екатеринбурге литературном» 

создается единое представление о литературном процессе Екатеринбурга. Это 

обусловлено репрезентацией литературы как живого, развивающегося явления и 

как общезначимого культурного события, выходящего за границы региона и 
вписанного в историю страны. Делается вывод, что «Екатеринбург литератур-

ный» иллюстрирует важную тенденцию, в соответствии с которой привычное 

понимание термина «литературная провинция» становится неактуальным, усту-

пая место взгляду на региональную литературу  как на яркое, самобытное явле-

ние, нуждающееся в изучении. Рецензия представляет безусловный интерес для 
филологов, исследующих феномен региональной литературы в целом или лите-

ратуры Екатеринбурга в частности, а также для всех читателей, желающих по-

лучить представление об энциклопедическом словаре «Екатеринбург литер а-

турный».  

Ключевые слова: Екатеринбург литературный, региональная литература, 
энциклопедический словарь. 

 

В 2016 году в Екатеринбурге вышло уникальное издание – эн-

циклопедический словарь «Екатеринбург литературный» [ЕЛ, 2016]. 

mailto:yuhnova@flf.unn.ru
mailto:yuhnova@flf.unn.ru


182 

Его создатели поставили перед собой масштабную цель – «отразить 

литературную жизнь Екатеринбурга в ее реальной полноте» [ЕЛ, 

2016, с. 5], причем не только ее современное состояние, но показать, 

как формировалась и развивалась уральская литература и ее инсти-

туты на протяжении всей истории города. 

Издание построено как биобиблиографический и энциклопедиче-

ский словарь. В нем содержится максимально полный свод сведений 

о писателях, литературных критиках, литературоведах, драматургах, 

сценаристах, редакторах, бардах – то есть всех причастных к литера-

турному процессу в Екатеринбурге (Свердловске).  

Открывается книга разделом «От составителей», в котором разъ-

ясняются принципы «отбора и выбора имен», структура издания в 

целом и его отдельных статей, обозначены проблемные вопросы, 

которые необходимо было решить, чтобы продекларированный 

принцип отражения «реальной полноты» литературного процесса 

был реализован. 

Главное достоинство издания – его информативность. Читатель 

найдет сведения обо всех интересующих его вопросах, связанных с 

литературной жизнью Екатеринбурга, так как содержание словаря – 

это не только статьи биографического характера, отражающие ос-

новные вехи творческого пути писателя (особый акцент при этом 

делается на сведениях о его причастности к литературной жизни 

Екатеринбурга), но и библиография, которая для филолога становит-

ся отправной точкой для дальнейших научных изысканий, а для ин-

тересующегося литературой – путеводной нитью для более глубоко-

го знакомства с творчеством полюбившегося автора.  

Словарь отражает не только литературную, но и социокультур-

ную реальность города. Это удается сделать прежде всего потому, 

что статьи посвящены не только личностям, но и литературным объ-

единениям, знаковым культурным явлениям (например, в статье 

«Раз в крещенский вечерок…» [ЕЛ, 2016, с. 300] рассказывается о 

традиционном параде поэтов Екатеринбурга, который проводится в 

Крещение), новым видам творчества, в которых слово играет суще-

ственную роль (статья «Свердловский (уральский) рок» [ЕЛ, 2016, 

с. 322–323], развитию радиовещания и телевидения на Урале [ЕЛ, 

2016, с. 296–300]. В энциклопедии также рассказывается о книгоиз-

дании в Екатеринбурге: это и справочные статьи об издательствах, в 

том числе и научной книги (статья «Издательство Уральского уни-



183 

верситета» [ЕЛ, 2016, с. 139]), и о художниках, иллюстрировавших 

книги. Не обойдены вниманием фестивали, конкурсы, литературные 

премии, влияющие на литературный процесс и формирующие куль-

турную среду (статьи «Книжный фестиваль» [ЕЛ, 2016, с. 155–156], 

«Книжкина неделя» [ЕЛ, 2016, с. 154], «Премии литературные» [ЕЛ, 

2016, с. 288]).  

Специфика любого энциклопедического словаря состоит в том, 

что в нем в строгом алфавитном порядке каталогизируется какое-то 

явление или какая-то отрасль научного знания. Словарь – это ряд 

статей, которые имеют схожую структуру и систематизируют 

накопленные знания, вместе с тем сам принцип подачи этого знания 

не формирует изначально цельного представления о предмете, так 

как словарные статьи – это отдельные фрагменты целой картины, и в 

энциклопедии это целое приходится собирать и формировать само-

му читателю, потому что кусочки мозаики могут находиться далеко 

друг от друга – в разных частях словаря. Однако в «Екатеринбурге 

литературном» цельное впечатление о литературном процессе со-

здается и удается это сделать потому, что литература показана как 

живое и разнообразное явление. Не только как автор и его произве-

дение, но и как реакция на него общества, когда литература стано-

вится культурным событием, объединяющим вокруг себя людей.  

Собранные вместе биографические статьи о писателях (а в них 

традиционно указываются дата и место рождения, годы учебы, про-

фессия, путь в литературу) обозначают уникальный статус Урала как 

региона. Кто-то из писателей связан с Екатеринбургом как с местом 

рождения, но для многих он стал городом реализации творческого 

потенциала. Судьбы людей, создававших литературу Екатеринбурга, 

оказываются вписанными в большую историю, в те исторические 

процессы и события, которые переживала вся страна. В результате 

авторам словаря удалось глубоко и полно воссоздавать литератур-

ную жизнь Екатеринбурга и вместе с тем преодолеть региональную 

замкнутость. 

Данное издание крайне актуально. По сути, оно становится ил-

люстрацией того, что в настоящее время понятие «литературная 

провинция» в его привычном понимании перестает существовать. 

Формируются яркие, самобытные региональные литературы, имею-

щие свое уникальное и узнаваемое лицо. И дело не только в том, что 

многие яркие писатели, влияющие на современный литературный 



184 

процесс, не покидают свой родной город, а живут и творят в нем: 

Алексей Иванов – в Перми, Захар Прилепин – в Нижнем Новгороде, 

Николай Коляда – в Екатеринбурге. В регионах формируется особая 

культурная среда и литература, имеющая свою историю и мифоло-

гию, магистральные темы, традиции. Возникают проекты, интересно 

репрезентирующие местную литературу (пример тому – издатель-

ская серия «Нижегородское собрание сочинений» [НСС]). Не слу-

чайно возникает потребность в изучении региональных литератур 

как уникальных феноменов. Одними из первых поставили вопрос о 

необходимости создания истории своей региональной литературы 

уральские исследователи и последовательно воплощают эту идею в 

жизнь. Словарь действительно позволяет воссоздать литературный 

портрет Екатеринбурга, более того, представить этот портрет в ди-

намике, в его историческом развитии.  

 
Источники и принятые сокращения 

1. ЕЛ – Екатеринбург литературный: энциклопедический словарь / 

ред. коллегия: В.А. Блинов, Е.К. Созина, Л.П. Быков, В.Н. Голдин, 

В.П. Лукьянин, Ю.С. Подлубнова. Екатеринбург: Кабинетный ученый, 

2016. 448 с. 

2. НСС – О проекте «Нижегородское собрание сочинений» [Элек-

тронный ресурс]: Режим доступа – http://www.begemotnn.ru/content/ 

about_project.html (дата обращения 22.01.2019). 

 

ENCYCLOPEDIC DICTIONARY  

«LITERARY YEKATERINBURG» 

 

© Yuhnova Irina Sergeevna (2019), Doctor of Philology, professor, Loba-

chevsky State University of Nizhny Novgorod (Nizhny Novgorod, Russia), 

yuhnova@flf.unn.ru 

 
The review covers a unique product by scholars of Yekaterinburg – encyclopedic 

dictionary " Literary Ekaterinburg" (2016). The purpose of the article is to provide a 

system characteristic of its structure, specificity, subject of articles. It is noted that the 

dictionary is intended to reflect the literary life of Yekaterinburg in its entirety, to 
capture it in both synchronic and diachronic aspects. The main advantage of the publi-

cation is its informativeness: the dictionary contains not only biographical information 

about the participants of the Yekaterinburg literary process, but also bibliographic 

information that covers both the literary and sociocultural reality of the city. Despite 

the fact that the principle of presenting knowledge in an encyclopedic dictionary does 
not traditionally imply the formation of a whole picture, Literary Yekaterinburg pre-

http://www.begemotnn.ru/content/about_project.html
http://www.begemotnn.ru/content/about_project.html
mailto:yuhnova@flf.unn.ru


185 

sents a single idea of the literary process of Yekaterinburg. This is due to the represen-
tation of literature as a living, developing phenomenon and as a universally significant 

cultural event that transcends the region‘s borders and is written in the history of the 

country. It is concluded that ―Literary Yekaterinburg‖ illustrates an important tenden-

cy, according to which the usual understanding of the term ―literary province‖ be-

comes irrelevant, giving way to looking at regional literature as a bright, original phe-
nomenon that needs to be studied. The review is of undoubted interest for philologists 

who study the phenomenon of regional literature in general or of Yekaterinburg litera-

ture in particular, as well as for all readers who want to get an idea of the encyclop e-

dic dictionary ―Literary Yekaterinburg‖. 

Keywords: literary Yekaterinburg, regional literature, encyclopedic dictionary. 

 
Sources 

1. EL – Ekaterinburg literaturnyj: ehnciklopedicheskij slovar' / red. kolle-

giya: V.A. Blinov, E.K. Sozina, L.P. Bykov, V.N. Goldin, V.P. Luk'yanin, 

YU.S. Podlubnova. Ekaterinburg: Kabinetnyj uchenyj, 2016. 448 s. (In 

Russ.) 

2. NSS – O proekte «Nizhegorodskoe sobranie sochinenij». Available at: 

http://www.begemotnn.ru/content/about_project.html. (In Russ.) 

 

Поступила в редакцию 13.01.2019 

  

http://www.begemotnn.ru/content/about_project.html


186 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ПАЛИМПСЕСТ 

 

ЛИТЕРАТУРОВЕДЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 

 

№1/2019 

 
Учредитель и издатель: ФГАОУ ВО «Национальный исследовательский 

Нижегородский государственный университет им. Н.И. Лобачевского» 

 

Главный редактор А.В. Коровашко 

 
 

 

 

Формат 60×84 1/16. 

Гарнитура Таймс. Усл. печ. л. 10,5. Заказ № 232. Тираж 100. 
 

Отпечатано в типографии  

Нижегородского госуниверситета им. Н.И. Лобачевского 

603000, Н. Новгород, ул. Б. Покровская, 37 

 
 

 

 

Журнал зарегистрирован Федеральной службой по надзору  

в сфере связи, информационных технологий 
и массовых коммуникаций (Роскомнадзор) 

Свидетельство ПИ №ФС77-75517 от 12 апреля 2019 г. 

 

 

 


